
MUJERES Y SALUD MENTAL 
(Artículo publicado en catalán en el Full Informatiu, nº 173, Octubre 2004 del Col·legi Oficial de Psicòlegs 
de Catalunya) 
 
El 27 de mayo, con motivo del Día Internacional de Acción para la Salud de las 
Mujeres, el Sector de Servicios Personales del Ayuntamiento de Barcelona, me invitó a 
participar con una ponencia en la jornada que organizó a través del “Observatori 
Barcelona Dones” bajo el título Diferencias y desigualdades de género en salud.  
 
Datos 
 
Un estudio de la clínica Tavistock de finales de los setenta afirmaba que el 15% de la 
población femenina sufría un “trastorno afectivo” y que el 18% se podía considerar 
borderline, de manera que el 33% de la población femenina tenía afectada la salud 
mental (citado en Nairne; Smith, 1985). 
 
Otro dato ya consolidado en los estudios epidemiológicos (Elder; Caspi, 1990, citados 
por Gilligan, 1992) es que la etapa más crítica para los chicos respecto a casi todos los 
trastornos, es la infancia, mientras que en las chicas la etapa crítica es a partir de la 
adolescencia (Seligman, 1991, citado por Gilligan, 1992), en la que el índice de 
depresión se duplica, fenómeno que se da a lo largo de todo el ciclo vital. La cifra que 
demuestra que el número de depresiones entre las mujeres es el doble de la de los 
hombres aparece en la mayoría de estudios. Aunque, parece que, si a las depresiones 
masculinas les sumáramos los casos de alcoholismo y sociopatías, las cifras se 
aproximarían. Un dato curioso en relación con esto es que entre los amish 
(dependientes, endogámicos y pacíficos) el porcentaje de depresiones de los hombres 
es igual al de las mujeres (Dio Bleichmar, 1991). 
 
Según los datos de otro estudio epidemiológico de 1989, entre la población que sufre 
un trastorno límite de la personalidad, la proporción de mujeres era del 77% (datos 
aportados por Dio Bleichmar, 1997); este estudio afirmaba que el trastorno límite 
aparece a partir de la pubertad y que la sexualidad es una de sus causas principales. 
Gilligan, Rogers y Tolman (1991) citan un estudio realizado en 1991 en EEUU a escala 
nacional que muestra que entre las chicas blancas se suele dar una caída en los 
sentimientos de autoestima alrededor de los once años, mientras que entre las de 
origen hispánico se da una caída más precipitada unos años más tarde (alrededor de 
los catorce-quince). 
 
Otro dato más reciente y más local (Encuesta de Salud de Barcelona, 2000) es que las 
mujeres vivimos más años pero tenemos menos calidad de vida, particularmente 
emocional. 
 
De la depresión al incremento de narcisización 
 
Dio Bleichmar, en 1991, hizo un trabajo memorable que tituló La depresión en la 
mujer, con el que mostraba que lo que deprime a las mujeres son precisamente las 
consecuencias derivadas de la forma en que tiene que vivir la feminidad: a) la 
importancia crucial de los vínculos, de las relaciones humanas, de modo que la ruptura 
amorosa se siente como un fracaso personal; b) la superespecialización de las mujeres 
en aligerar el malestar y el dolor de los otros (criaturas y hombres); c) la feminidad se 
opone al desarrollo de ambiciones, actividades e intereses que son una fuente 
importante de satisfacciones, de orgullo y poder. Dio Bleichmar (1997) llegó a esta 
misma conclusión con su monumental obra La sexualidad femenina. En su trabajo de 



1991, propone, que para recuperarse de una depresión, hay que elaborar un plan de 
acción para modificar la creencia profunda de ser defectuosas o inferiores, coger las 
riendas de la propia vida, entender la trama cultural en que se forja esta creencia, ver 
las condiciones familiares particulares en las que tomó forma la manera devaluatoria 
de pensar, sentir y actuar, y modificar las condiciones internas y externas que empujan 
a una mujer a la depresión, a fin de empezar a poder cuidar de si misma y de poner 
las condiciones para subjetivarse de una manera más favorable. Para conseguirlo hay 
que reconocer las propias dificultades con honestidad y ponerles solución. Si no tienen 
solución, hay que aceptarlas como punto de partida. Pero no puede haber descanso, 
salir de una depresión supone un esfuerzo responsable. 
 
Historia  
 
Esta falta de subjetividad individualizada de las mujeres deprimidas obedece a un plan 
ejecutado con toda precisión desde el siglo XII (Hernando, 2000). En aquella época la 
sociedad se individualizaba para hacer frente a la vida cotidiana, con independencia del 
sexo que se tuviera. A fin de frenar el proceso de individuación de las mujeres 
inherente a las transformaciones que estaban teniendo lugar, la iglesia empezó a 
venerar a la Virgen, que es el ideal de mujer no individualizada, la madre generosa que 
renuncia a los deseos personales, incluido el sexual; también fue necesario reforzar el 
mito del origen: el mundo perdió la condición de paraíso cuando la mujer se atrevió a 
acercarse al árbol del conocimiento, de manera que se volvía a idealizar la figura 
desindividualizada como modelo de mujer. No es de ninguna manera casual que el 
pecado original sea acercarse al árbol del conocimiento. El acceso de las mujeres al 
conocimiento (escolarización, lectura... ) es uno de los elementos fundamentales para 
individuarse y subjetivarse. A partir de  este momento, el siglo XII, los hombres 
empezaron a legislar para excluir a las mujeres de todos los ámbitos. La única salida 
que les quedaba si querían individualizarse era entrar en un convento, cosa que las 
dejaba fuera de la sociedad y hacía que no se relacionaran con ella. Aún y así, los 
conventos se llenaban, y en siglo XVI se estableció la clausura. 
 
Con la modernidad y la razón surgió el sujeto, el concepto del yo que controla el 
mundo. La única manera de negar a las mujeres este control era impedir que 
accedieran a esta maneras de representar, a la razón. Así, los teóricos de la Ilustración 
y de la Revolución Francesa, Rousseau entre ellos, argumentaron con todos los medios 
a su alcance sobre los efectos contraproducentes que comportaba el hecho de 
que las mujeres leyeran y se educaran, y la necesidad de recluirlas en los 
estrechos espacios domésticos. 
 
Cuando finalmente, las mujeres accedieron a la escolarización y a la individualización, 
se encontraron con que la mitad masculina de la población no podía renunciar tan 
fácilmente al cuidado y las atenciones que hasta entonces tenía garantizadas y sin las 
cuáles les era mucho más difícil mantener el equilibrio de poder. Es este momento se 
empieza a plantear un conflicto difícil de resolver para muchas mujeres: la 
individualización, que les permite acceder a la posición de sujetos sociales, de equidad 
y justicia social; que les permite relacionarse con los hombres como iguales, provoca el 
rechazo de ellos. Así pues, las mujeres que optan por la subjetivación, solo 
excepcionalmente, “encuentran compañeros masculinos dispuestos a compartir el 
desgaste de los problemas que genera la individualidad”. También tienen dificultades 
internas: el modelo de identidad de género femenino que las mujeres siguen 
recibiendo, que da prioridad a los afectos. Las mujeres que quieren ser sujetos 
saben que escogen una opción difícil, de soledad y de esfuerzo constantes y 



que tienen que desearlo de verdad, porque tienen que renunciar a las dulzuras y 
gratificaciones inherentes a una percepción impotente y mítica de la realidad para 
poder asumir algo de la soledad, la responsabilidad y la duda metódica, que impregnan 
el mundo de la individuación (Hernando, 2000). 
 
La creación personal del género en la postmodernidad 
 
Actualmente, abandonar el estereotipo de género normativo es una opción que 
muchas mujeres tomamos, de manera que los estudios contemporáneos de 
psicoanalistas feministas como Chodorow (1999) afirman que hoy en día se observa 
que cada persona crea su propio género personal-cultural y que el género es una 
trama inextricable de significado personal y cultural construido psicológicamente. 
Goldner (2003) dice que “el interés respecto al género reside en descubrir en qué 
grado la persona se experimenta a si misma otorgando significado al género, o bien en 
qué medida el género es un significado que tiene lugar en ella”. 
 
Además Bassin (1996) y Benjamin (1996) afirman que las personas que reflexionan 
sobre el género y optan por alguno de sus matices creando su propio yo son personas 
que logran niveles muy altos de desarrollo personal. De  hecho, la misma Hernando lo 
afirma en el artículo que he citado de ella: “Las mujeres aplican la Razón al sujeto, con 
lo cuál profundizan sobre la subjetividad de una manera que los hombres desconocen. 
Por esto recorren al psicoanálisis o a las psicoterapias, porque buscan herramientas de 
introspección y resolución racional de los conflictos y las contradicciones en que se 
encuentran como personas”.  
 
Actualmente, estamos ubicadas en la postmodernidad, este estado de la cultura que se 
caracteriza por la prioridad del sujeto sobre la razón, por la conciencia clara de la 
multiplicidad de posibilidades de entender y de construir el mundo sobre la base de las 
diferencias interpersonales, cada vez más marcadas, por el rompimiento de la 
confianza en la Verdad. El mundo postmoderno es un mundo lleno de preguntas y de 
dudas que lo invaden todo. 
 
El techo de cristal y el suelo pegajoso 
 
En 2003, Burin afirmaba que en el papel de trabajadora extradoméstica hay un factor 
de riesgo para la salud mental de las mujeres: el techo de cristal en las carreras 
profesionales, una superficie superior invisible que impide a las mujeres seguir 
avanzando y que les crea malestar. Nancy Chodorow se pregunta si el techo de cristal 
es interno o externo, y encuentra factores subjetivos en él, como el sentimiento de 
culpa por superar a la madre y las fantasías de masculinización. 
 
Burin también utiliza el concepto de suelo pegajoso, que hace referencia a las 
dificultades que tienen las mujeres más tradicionales, más adheridas a las formas de 
vida más convencionales de las que es difícil desengancharse. Este es el origen del 
concepto. 
 
El techo de cristal, que es distinto para cada mujer, se sostiene sobre el hecho que las 
tareas domésticas y la crianza de las criaturas todavía recaen, exclusivamente, en las 
mujeres, a pesar de los nuevos conceptos de parentalidad dual de Benjamín (1996) y 
de “nuevo contrato sexual” (Berbel; Pi-Sunyer, 2001), mediante los cuáles las mujeres 
y los hombres se corresponsabilizan igualmente tanto de la economía como de la 
crianza. Estos conceptos todavía están muy lejos de ser generales. Creo que el bajo 



índice de natalidad es un reflejo de las dificultades que todavía persisten para hacer 
posibles modelos de vida más sostenibles para las mujeres. Así pues, las madres 
pueden sentir que tienen menos tiempo para continuar evolucionando  en el trabajo, 
cuando lo que pasa es que los padres todavía no asumen la cuota de responsabilidad 
que les corresponde. 
 
El techo de cristal también se nota en el hecho que, a pesar de que el nivel de 
formación demostrable de muchas mujeres es, actualmente, mucho más alto que el de 
muchos hombres, a ellas se les exige el doble que a sus iguales masculinos y tienen 
que demostrar excelencia.  
 
El estereotipo de género femenino comporta que las mujeres afirmen fácilmente: “A mi 
no me interesa el poder”. Pero por poco que rasquemos en esta afirmación, en seguida 
nos damos cuenta de que está llena de contradicciones, porque lo que sí quieren es un 
mejor sueldo, prestigio, reconocimiento profesional, y esto supone algún nivel de 
poder que no es “el poder”. 
 
Jonnasdottir (1993) afirma que el patriarcado actual se fundamenta en la lucha sobre 
las condiciones políticas del amor, más que en las condiciones de trabajo de las 
mujeres. Entiende por amor “las prácticas sociosexuales de relación, y no las simples 
emociones que habitan dentro de las personas”; añade que hoy en día las mujeres 
cuestionan ser utilizadas como fuente de placer y energía en condiciones que no 
controlan para consumir su fuerza, una fuerza que los hombres convierten en poder 
instrumental, sin darles autoridad a cambio, mientras ellas se mantienen gracias al 
poder expresivo o afectivo. Pero lo que da poder son las habilidades instrumentales y 
no las expresivas, que pueden ejercer influencia pero no poder ni autoridad. 
 
Pero, ¿las mujeres queremos el poder?  
 
Hernando (2003), en la misma línea que Benjamin (1996) y Dio Bleichmar (1997), 
desarrolla un concepto de identidad como la imagen del mundo en el que vive que se 
construye cada mujer y de los vínculos que establece con él, así pues, considera que la 
subjetividad es el resultado de la intersubjetividad y no al revés, y explica que los 
miembros de cada cultura comparten una cierta manera de entender la realidad que es 
común. La cultura, dice, es un conjunto de estructuras que internalizan tanto los 
hombres como las mujeres y que, por lo tanto, reproducen a través de las relaciones 
que sostienen. Hernando añade que es por esto que el orden patriarcal que informa 
toda nuestra cultura es tan difícil de combatir. En consecuencia, si queremos modificar 
la situación en la que nos hallamos, tenemos que modificar el carácter de estos 
vínculos, lo que significa modificar la complementariedad afectiva e intelectual entre 
hombres y mujeres, y transformar, por lo tanto, lo que cada mujer entiende de qué es 
ser hombre o mujer.   
 
“La modernidad nos fue transformando a todos/as en sujetos, de modo que ahora las 
mujeres se encuentran en el conflicto de tener que conciliar una visión del mundo que 
se les sigue transmitiendo y en la que adoptan la posición de objetos, con otra que les 
permite sentirse sujetos. Cuanto más individualizadas estén las mujeres más desearan 
el ejercicio del poder” (Hernando, 2003). 
 
Si entendemos por poder “influir más de lo que una es influida” (San José, 2003) 
llegamos a la conclusión que el poder es lo contrario de la impotencia, no del amor. De 
modo que hace falta hacer un giro en la visión subjetiva de muchas mujeres que 



modifique la percepción que tienen de si mismas como indefensas, a fin de incluir la 
noción de empoderamiento, que les tiene que permitir ejercer el nivel de poder 
necesario para hacerse cargo de sus vidas (y de las de sus hijos/as, si así lo deciden, 
en la proporción que les corresponde). 
 
La sensación de poder se relaciona directamente con el grado de individualización de la 
persona que lo ejerce y del uso de la razón como forma de relación con el mundo.  
Desde el punto de vista emocional, la individualización tiene un coste tan alto que 
cuando llega a un máximo no se puede resistir sin perder las ganas de vivir, porque se 
deja de encontrar sentido a la vida (Hernando, 2003). Benjamin (1996) postula que “el 
ideal de la individualidad autónoma, con su énfasis en la racionalidad, la 
autosuficiencia, la realización y la competencia, amenaza po negar tan completamente 
a la madre –o a los aspectos de cuidado- que ya no quede ningún hogar al que 
acudir”. 
Por eso Hernando (2003) añade: “Sólo en el momento que las mujeres dejen de 
dedicar sus vidas a sostener emocionalmente a los hombres, éstos se verán en la 
necesidad de generar su propia conexión emocional con el mundo para poder construir 
una vida mucho más rica y completa para todos y todas”. 
 
“Es necesario que las mujeres sean conscientes de que el contenido que estructura su 
subjetividad es conflictivo y problemático, y que den prioridad al desarrollo de su 
subjetividad en vez de a su dedicación relacional. Por eso es preciso que asuman una 
cierta pérdida emocional en su relación con el mundo” (Hernando, 2003). 
 
Nora Levinton (2003) propone que el poder para las mujeres va indisociablemente 
ligado al conflicto entre motivaciones que son difícilmente conciliables, o claramente 
excluyentes entre si. Afirma que la condición que genera más conflicto es la 
maternidad, como también demostró Navarro (2002) con creces.  
 
Conclusiones 
 
El recorrido por la bibliografía que he hecho me ha llevado a las visiones más 
contemporáneas del genero como creación y opción personal. Y a describir un 
itinerario inevitable pero lleno de dificultades y contradicciones: la evolución social nos 
empuja hacia la individualidad y la subjetividad, con la ayuda de la escolarización y la 
formación académica. El modelo de feminidad con que nos impregnan, y que los 
hombres continúan valorando, es un modelo que nos empuja en la dirección de objeto 
a fin de humanizar la dureza de la individualidad; y nos hace ponernos al servicio de 
las criaturas que crecen. Pero este sistema está lleno de conflictos. En primer lugar 
está claro que cada vez hay más mujeres que no quieren asumir ni la maternidad, ni 
las funciones de cuidado del otro, por la condición de objeto en que las deja. Por otro 
lado, están surgiendo nuevas maneras de hacer y de ser que son las que corresponden 
a la condición postmoderna, en que cada persona tendrá que terminar teniendo 
aspectos de sujeto y de cuidado del otro en distintas proporciones según sus 
características individuales. Creo que esta es la dirección que está tomando la 
sociedad, y que la multiplicidad y la flexibilidad  son las características más 
adaptativas. 
   
   
 



Bibliografia 

Benjamin, J. (1996). Los lazos de amor. Psicoanálisis, feminismo y el problema de la 
dominación. Buenos Aires: Paidós, 354 pàg. ISBN: 950-12-4194-7 

Berbel, S.; Pi-Sunyer, M.T. (2001). El cuerpo silenciado. Barcelona: Viena Edicones. 

Burin, M. (2003). “El deseo de poder en la construcción de la subjetividad feminina. El 
‘techo de cristal’ en la crrera laboral de las mujeres” dins ¿Desean las mujeres el 
poder?, Madrid, Instituto de Investigaciones Feministas. Minerva Ediciones. 

Chodorow, N. (1999). The power of feelings. New Haven y Londres: Yale University 
Press. 328 pàg. ISBN 0 300 08909 0 (N’hi ha traducció a Paidós)  

Dio Bleichmar, E. (1991). La depresión en la mujer. Madrid: Ediciones Temas de Hoy, 
274 pàg.   

_______ (1997). La sexualidad femenina, de la niña a la mujer, Barcelona: Paidós, 445 
pàg. ISBN: 84-493-0488-1. 

Gilligan, C.; Rogers, A.G.; Tolman, D.L. (1991). Women, Girls & psychotherapy. 
Reframing resistance. Nova York: Harrington Park Press, 272 pàg. ISBN: 1-56023-
012-6. 

Goldner, V. (2003). “Ironic Gender/Authentic Sex”, Studies in Gender and Sexulaity 
4(2), 113-139. 

Hernando, A. (2000). “Factores estructurales asociados a la identidad de gènero 
femenina, la no-inocencia de una construcción sociocultural” dins La subjetividad 
femenina, Madrid: Instituto de Investigaciones Feministas Universidad Complutense. 
 
Hernando, A. (2003) “Poder, individualidad e identidad de género” dins ¿Desean las 
mujeres el poder?, Madrid, Instituto de Investigaciones Feministas. Minerva Ediciones. 

Jonasdottir, A. (1993).  El poder del amor: ¿Le importa el sexo a la democracia?. 
Madrid: Cátedra. 

Levinton, N. (2003). “Mujeres y deseo de poder: un conflicto inevitable” dins ¿Desean 
las mujeres el poder?, Madrid, Instituto de Investigaciones Feministas. Minerva 
Ediciones. 

Nairne, K. & Smith, G. (1985) Dealing with Depression, London: The Women’s Press 
Handbbok Series. 213 pàg. ISBN: 0 7043 3909 9  

Navarro, V. (2002), Bienestar insuficiente, democracia incompleta. Sobre lo que no se 
habla en nuestro país, Barcelona: Anagrama.  

San José, B. (2003). “De la impotencia al ‘empoderamineto’” dins ¿Desean las mujeres 
el poder?, Madrid, Instituto de Investigaciones Feministas. Minerva Ediciones.               
 
 

 
                    


