
CHODOROW, NANCY, J. (1999)  “The Power of Feelings”. New Haven y London:  
Yale Universsity Press, 328 pgs. 
 
Recensión-resumen: Concepció Garriga i Setó 
 
DOS PALABRAS SOBRE LA AUTORA Y SU OBRA 
 
Esta autora despertó mucho interés entre las psicoterapeutas feministas de orientación 
psicoanalítica en 1984 cuando apareció traducida por Gedisa su obra de 1978 “El 
Ejercicio de la Maternidad. Psicoanálisis y Sociología de la Maternidad y Paternidad en 
la Crianza de los Hijos” al poner de manifiesto las implicaciones para hombres y 
mujeres, y para el sistema sexo-género, de que la maternidad sea ejercida 
fundamentalmente por las mujeres. En esta obra demostró que “la división sexual del 
trabajo y la responsabilidad de las mujeres en el cuidado infantil están ligadas y 
generan la dominación masculina; ... que cualquier estrategia de cambio cuya finalidad 
sea o incluya la liberación social de lo femenino y masculino, debe considerar la 
necesidad de una reorganización parental fundamental, de modo que la parentalidad 
primaria sea una tarea compartida entre hombres y mujeres” (pgs 312-313). 
 
Es una autora muy prolífica y sus aportaciones tienen un enorme interés dentro de 
esta intersección particular del psicoanálisis con el feminismo. En 1994 publica 
“Femininities, Masculinities, Sexualities. Freud and Beyond” (Londres: Free Association 
Books). En esta obra, más breve (132 pgs.), la autora matiza que “lo que es 
importante para una persona son los significados culturales y psicológicos específicos 
que el género tiene para esta persona concreta... que el género es un ingrediente 
importante de la manera como aman los hombres y las mujeres... y que el género está 
ligado a la historia psicobiográfica individual de cualquier persona” (pg. 91), de ahí que 
haya feminidades, masculinidades, sexualidades, en vez de una única categoría.        
 
Finalmente, con la publicación de su último libro “The power of feelings”, las 
ambiciones intelectuales de la autora se elevan a cotas muy altas hasta preguntarse 
por la finalidad y el sentido del psicoanálisis y de la vida. En esta obra, Chodorow  
describe como construimos nuestra subjetividad, con género, y cómo al hacerlo nos 
impregnamos y creamos a la vez mundo interno y externo. Este trabajo es una joya. 
Trataré de mostrarlo con este texto, en el que utilizo el lenguaje de la autora así como 
su estilo (utiliza el femenino genérico). No me he podido resistir a proporcionar una 
muestra de su buen saber. 
 
EL PODER DE LOS SENTIMIENTOS 
 
Introducción 
 
Este libro es una contribución a nuestra comprensión de la subjetividad individual. La 
teoría psicológica que mejor describe el reino del significado personal inconsciente es 
el psicoanálisis. La comprensión psicoanalítica, con sus conceptos de fantasía 
inconsciente, transferencia, proyección e introyección es, en primer lugar, una teoría 
acerca de la creación de significado personal en el encuentro clínico. 
 
El libro argumenta que el significado, tal como lo experimentamos, proviene 
simultáneamente de fuera y de dentro. Mediante este argumento la autora elabora una 
teoría del significado que define como una mezcla inextricable de, por un lado, lo 



sociocultural históricamente contextualizado y, por el otro, la psicodinámica y la 
psicobiografía personalmente contextualizadas. 
 
Intenta desarrollar una teoría que pueda reconocer la unicidad clínica individual, y 
posibilite hacer afirmaciones generales acerca de la vida psicológica y las relaciones 
entre psique y cultura. Para ello se fundamenta en las teoría y las/los autoras/es que le 
parecen adecuadas,  como M. Klein, H. Loewald, E. Erikson, y otros (S, Mitchell, C. 
Bollas), sin preocuparse demasiado de si son compatibles. 
 
Nancy Chodorow se define como crítica respecto al determinismo cultural de muchas 
disciplinas académicas. También se muestra crítica con las suposiciones culturales 
preteóricas, universalizadoras y esencialistas del psicoanálisis, y defiende posiciones de 
multiplicidad, parcialidad, inestabilidad, tensiones y contradicciones en los significados 
de género, self e identidad. 
 
Con este libro Chodorow ha perseguido dos objetivos: 1) articular su comprensión 
actual del psicoanálisis y la psique; 2) responder a las que creen que el significado es 
puramente sociocultural. La autora defiende que los significados psicodinámicos 
personales constituyen significado, en general, tanto como la cultura, el lenguaje, o el 
discurso, y que el significado personal creado por el poder de los sentimientos es 
fundamental para la vida humana. Está en contra de los puntos de vista que sostienen 
que la subjetividad toma forma, está determinada, o es constituida por el lenguaje y la 
cultura, o que los sentimientos, las identidades y los selves están construidos 
socialmente. Afirma que la subjetividad está igualmente formada y constituida de vida 
interna, y que el mundo interno no es un reflejo directo o un resultado de lo dado y 
externo. 
 
Hace realmente un esfuerzo teórico por hacernos salir de concepciones simplistas 
como la “realidad psíquica” y la “realidad externa” y por mostrar que las dos realidades 
son complejas y creadas, que ninguna está determinada y que cada una ayuda a 
constituir a la otra. 
 
Este libro aborda los temas que han sido sus preocupaciones constantes, como la 
relación entre lo interno y lo externo, lo individual y lo social, psique y cultura, el lugar 
donde lo psicológico se encuentra con lo cultural y el sí mismo se encuentra con el 
mundo. En el movimiento entre el afuera y el adentro la autora nos cuenta cómo con 
este libro ha intentado situarse en la intersección entre ambos, donde tanto el adentro 
como el afuera existen y no se puede experimentar ni pensar el uno sin el otro.  
 
Chodorow considera el psicoanálisis un arte, una antropología filosófica, una teoría de 
la ética, la mente, la moral y el sentido. Afirma que la visión psicoanalítica de la 
subjetividad encuentra su lugar dentro de siglos de pensamiento acerca del sentido de 
la vida, de la naturaleza del self, y de la calidad de las buenas relaciones con los 
demás. 
 
PARTE 1. PSICOANÁLISIS 
 

1. Creando significado personal: transferencia, proyección, introyección, 
fantasía. 

 
El psicoanálisis es una teoría acerca de cómo creamos significado personal, realidad 
psíquica interna, mediante el poder de los sentimientos. El término psicoanalítico que 



describe esta creación de significado personal con la máxima claridad es la 
transferencia, e incorporada en ella, la proyección y la introyección, que juntas 
expresan y crean la fantasía inconsciente.  
 
La transferencia es la hipótesis y demostración que nuestro mundo interno de realidad 
psíquica ayuda a crear, dar forma y dar sentido a los mundos intersubjetivo, social y 
cultural que habitamos. Es el vehículo que nos documenta el poder de los 
sentimientos. 
 
En los párrafos que siguen la autora hará un recorrido por algunas concepciones de la 
transferencia (de Mitchell, Winnicott, Odgen, Loewald, Bird) para poder desembocar en 
la tesis que defiende en el apartado 2, en que objeta las teorías que describen 
exclusivamente determinantes universales (edipo, castración, envidia al pecho, etc) 
como las causas del mundo interno dejando de lado el hecho que éste tiene la marca 
decisiva de la creación de significado individual. 
 
S. Mitchell (1993) define la transferencia diciendo que “el mundo subjetivo del paciente 
está organizado como un prisma cuyas caras reflejan y dispersan la iluminación que les 
entra en longitudes de onda acostumbradas y familiares”. En la transferencia 
utilizamos experiencias y sentimientos del pasado para dar un significado parcial y para 
dar forma al presente. A la vez que se puede decir que mediante la transferencia 
nuestros sentimientos y fantasías inconscientes actuales dan un significado parcial y 
forma al sentimiento y a la experiencia consciente. La proyección y la introyección, en 
la medida que expresan fantasías inconscientes, son los modos principales de la 
transferencia. 
 
El psicoanálisis contemporáneo describe la transferencia como el hecho que la paciente 
lleva los sentimientos por su padre y por su madre a la situación analítica como un 
todo –naturalmente, junto con las defensas y las conductas de interacción-, es decir, 
que la analizada expresa su realidad psíquica interna en todo lo que hace. El objetivo 
analítico es entender y llevar a la conciencia, de la manera más global posible, el ser y 
la mente inconsciente de la analizada al encuentro analítico. Desde este punto de vista, 
la paciente continuamente crea psicológicamente su experiencia del mundo 
intersubjetivo externo, su mundo interno y su self, y la manera como estos se 
relacionan el uno con el otro. 
 
Desde la visión de Loewald (1986), “el encuentro analítico se caracteriza por la 
transferencia y contratransferencia, la emoción y la fantasía de la analista, así como la 
de la paciente: El investimiento emocional de la analista, reconocido o no por ambas 
partes, es un factor decisivo en el proceso curativo... Si la capacidad de transferencia 
es una medida de la analizabilidad de la paciente, la capacidad de contratransferencia 
es una medida de la habilidad de la analista para analizar... La transferencia y la 
contratransferencia son dos caras de la misma dinámica enraizada en los entramados 
inextricables con los otros, donde se origina y permanece la vida individual a lo largo 
de la vida de la persona en innumerables elaboraciones, derivados y 
transformaciones”.     
 
Winnicott y Odgen definen la situación analítica como un espacio potencial en el que 
ambas partes crean, a partir de la realidad interna y externa, una realidad nueva 
emergente e irreductible entre ellas. La transferencia es el concepto que nos permite 
movernos más allá del determinismo psíquico o cultural y sostener el reconocimiento 
de la naturaleza continua y cambiante del proceso psíquico. La transferencia y la 



contratransferencia son contingentes y emergentes continuamente. Es un proceso 
creado mutuamente por analista y paciente. 
 
La interacción, la conversación, el proceso transicional creado, esta vida de fantasía y 
de creación de significado, son emergentes en el aquí y ahora del proceso intrapsíquico 
y de la interacción intersubjetiva. Ninguno de estos aspectos está fijado de una vez por 
todas en la infancia o en la niñez, y en cada momento del encuentro analítico se crea 
cada nuevo sentido. 
 
Finalmente, “la transferencia es una función mental que puede ser la base de todas las 
relaciones humanas... una de las principales capacidades de la mente que hace surgir 
nuevas ideas y da nueva vida a las viejas” (Bird, 1972). 
 
Rápidamente nos damos cuenta que las transferencias se encuentran dondequiera que 
se dan sentimientos, fantasías y significado emocional a las personas y situaciones. 
 
Klein nos dice que mediante la proyección, “el cuadro del mundo entero está coloreado 
por factores internos. Por la introyección, este cuadro del mundo externo afecta el 
interno” (1963). Desde una perspectiva psicoanalítica, la proyección y la introyección 
actúan para dar vida y hacer personalmente significativo un mundo que de otra 
manera carecería intrínsecamente de sentido. Loewald (1960) lo dice de esta manera: 
“No existe ni tal cosa como la realidad, ni una relación real sin la transferencia. 
Cualquier “relación real” incluye la transferencia de imágenes inconscientes a los 
objetos actuales. De hecho, los objetos actuales son objetos, y por tanto reales, ... sólo 
en la medida en que se realiza esta transferencia, en el sentido de interjuego 
transformacional entre inconsciente y preconsciente”. 
 
El psicoanálisis se interesa por cómo “el mundo existe para nosotros porque lo 
investimos con energía sexual, por cómo se convierte en un mundo objetivo para  
nosotros” (Lear, 1990). El psicoanálisis muestra que las emociones, aparezcan como 
aparezcan o, como nosotras las etiquetemos, son racionales o buscan las racionalidad, 
es decir, tienen sentido y se justifican a través de su significado inconsciente. 
         
Junto con analistas como Loewald y otros, la autora argumenta que la transferencia y 
sus procesos constituyentes son más amplios y más importantes que lo que Freud 
pensó en primer lugar. Chodorow dice que, desde su punto de vista, el descubrimiento 
de la transferencia constituye tal vez, la raíz del descubrimiento psicoanalítico. La 
transferencia pues, no es sólo un obstáculo para el pensamiento claro o una 
resistencia. Las teóricas psicoanalíticas, invocando el concepto de transferencia, 
argumentan que la emoción está siempre entretejida con la cognición, la percepción, el 
lenguaje, la interacción, y la experiencia de la realidad social, física y cultural, como 
mínimo en aquellas áreas de nuestra vida que nos importan. Loewald (1960) lo 
formula de la mejor manera: “lejos de ser el monumento duradero de la profunda 
rebelión del hombre contra la realidad y su tozuda persistencia en los caminos de la 
inmadurez, la transferencia es el dinamismo mediante el cual la vida instintiva del 
hombre, el ello, se transforma en yo y mediante el cual se integra la realidad y se 
alcanza la madurez”. En su sentido más amplio de transferencia-contratransferencia, 
toda experiencia es creada e imbuida de lo subjetivo, incluso cuando trabaja y 
reacciona a lo que le es presentado.  
 
Al volver a pensar sobre el papel de la analista con esta visión expandida de la 
transferencia, ponemos una atención creciente en la contratransferencia de la analista: 



en su participación, experiencia, y conducta personalmente significativas,..., que toma 
forma en la relación analítica. Ahora podemos decir que las analista se ven a si mismas 
como una de las dos personas con psiques completamente presentes e influyentes, 
pero con papeles, formación, conocimiento teórico y experiencia clínica distintos, que 
interaccionan y se influencian la una a la otra en el proceso de construir una relación y 
de comprometerse en el análisis. 
 
La psicología que se expresa en la transferencia, entonces, es emergente y no está 
determinada. Incluso si entendemos los patrones generales de la transferencia en un 
caso particular  no podemos ni predecir sus expresiones específicas, ni reducirlas a un 
resultado del pasado. La autora cree que esto crea una tensión para las analistas y 
para aquellas que utilizan la teoría analítica, porque para la mayoría la indeterminación 
de su explicación es menos cómoda que la determinación, y porque el psicoanálisis, 
hasta la fecha, ha operado con una teoría explicativa causal. Esa teoría o teorías, es un 
relato de la infancia y de sus efectos determinantes a lo largo de la vida. Una lectura 
del psicoanálisis que empieza con la transferencia lleva a una revisión de la relación de 
la experiencia infantil temprana con la realidad psíquica y a una reconsideración de la 
relación del pasado y el presente en la explicación psicoanalítica. 
 

2. Las ansiedades de la incertidumbre: reflexiones sobre el papel del 
pasado en el pensamiento psicoanalítico. 

 
En nuestra visión contemporánea de la transferencia, el encuentro analítico está 
mutuamente construido y es contingente más que orquestado intrapsíquicamente por 
una persona. Este énfasis clínico en la contingencia y la ambigüedad del significado 
personal emergente crea confusión y aparece como más indeterminado que en los 
relatos que vinculan las observaciones o interpretaciones clínicas a supuestos 
determinantes del desarrollo. Tradicionalmente, nos podíamos apoyar en una u otra 
teoría del pasado infantil y en sus efectos  determinantes sobre al psique a lo largo de 
la vida, pero nuestro foco contemporáneo en el aquí y ahora se ha alejado de tales 
teorías.  
 
Este capítulo trata de las relaciones mezcladas, alternas, quizás irresolubles entre el 
pasado y el presente en el pensamiento psicoanalítico. La autora sugiere que el trabajo 
analítico implica incertidumbre, que la incertidumbre genera ansiedad (tanto en la 
analista como en la paciente), y que esta ansiedad produce una búsqueda defensiva 
de una mayor certidumbre. Una de las certezas en las que nos hemos fijado es en una 
concepción del pasado como una verdad objetiva que precede y causa el encuentro 
analítico presente. Desde este punto de vista, el pasado sería una posición fija o una 
base que debe ser descubierta más que una concepción que debe ser creada. Toda 
visión protege tanto a la analista como a la paciente de reconocer que la vida, como 
proceso, pone en cuestión las certidumbres del desarrollo. Chodorow argumenta a 
favor de un cambio en nuestras conceptualizaciones de la infancia. Dice que un 
alejamiento de las teorías causales de etapa y estructura de Freud, y hacia relatos de 
la infancia como proceso que documenta la contingencia y la individualidad que se 
ponen en juego en la creación de significado personal, nos acerca al reino 
contemporáneo de la interpretación analítica.  
 
Hay una diferencia entre lo que podríamos llamar el pasado subjetivo y el objetivo. El 
pasado subjetivo se caracteriza por las sensaciones conscientes e inconscientes de una 
persona, sus recuerdos o interpretaciones del pasado; el pasado objetivo se describe 
por las teorías del desarrollo. Esta diferencia se transformó en dicotomía y aumentó el 



pensamiento causal. Lo que originalmente se contemplaba como el pasado subjetivo 
individual que debía ser descubierto o reconstruido genéticamente –es decir, las 
fantasías y los deseos edípicos personalmente únicos, realmente experimentados- se 
transformó y se convirtió en modelos generales del desarrollo. Estos modelos se 
aplicaban a las personas, cuyas comunicaciones se alentaban en la medida que 
confirmaban la teoría general. El complejo de Edipo se desplazó, y pasó de ser 
considerado una construcción, una fantasía  subjetiva, a ser contemplado como un 
proceso y estructura universal del desarrollo. 
 
A medida que estas teorías estructurales y más objetivistas se desarrollaban, más 
disminuía la reconstrucción genética de los recuerdos subjetivos. Las consideraciones 
del desarrollo se transfirieron a las teorías de la analista acerca de las causas y se 
alejaron de los significados y las fantasías inconscientes de la paciente. Las analistas 
evaluaban déficits estructurales, defectos y falta de funcionamiento edípico, y el 
diagnóstico se alejó del encuentro analítico subjetivo. 
 
Después de observar dónde se coloca la analista desde los distintos enfoques teóricos 
contemporáneos, la autora se centra en lo que tratamos directamente en el encuentro 
analítico, y se da cuenta de que ha surgido una dicotomía; por un lado, que las 
concepciones de desarrollo se han movido en la dirección de conceptos fijos del 
desarrollo, causalidad y objetivismo; del otro, que de una manera creciente llegamos a 
comprender el proceso analítico de manera subjetivista e intersubjetivista, no como 
determinado en el “allí y entonces”, sino como contingente, ambiguo y emergente, en 
el “aquí y ahora”. Nuestro concepto de transferencia se expandió desde la hipótesis 
que utilizamos las experiencias y las sensaciones del pasado para dar sentido y forma 
al presente, hasta la afirmación que los sentimientos y las fantasías inconscientes dan 
forma, construyen y dan significado parcial a los sentimientos y la experiencia 
consciente. 
 
Esta última posición, con la complejidad, contingencia, ambigüedad e indeterminación 
de las transferencias y constratransferencias incomoda a las analistas. Aunque 
centremos nuestra atención interpretativa en el aquí y ahora del encuentro 
psicoanalítico, continuamos intentando explicarnos los patrones repetidos y predecibles 
de integración y expresión, especialmente si éstos parecen tenaces y resistentes al 
cambio; es duro no pensar que lo que la paciente expone viene del “allí y entonces” 
del pasado infantil. Al tratar una dificultad de una paciente en alguna esfera, como 
analistas es probable que o bien nos acordemos de algún patrón infantil específico de 
ésta o de una teoría general del desarrollo que supuestamente iluminaría esa 
dificultad. 
 
Finalmente, nuestras narrativas profesionales y culturales, preteóricas, y dadas por 
supuestas, fomentan un giro hacia la infancia. Como analistas creemos que tener un 
sentido coherente de la propia vida, como un todo, es una necesidad psicológica 
universal. 
 
Después de discutir estas premisas a partir de las autoras y los autores psicoanalíticos 
más significativas (desde Freud, pasando por Klein, Loewald, Winnicott, Erikson, 
Fairbairn, Bion, hasta Bowlby, Stern, Emde, Odegen, Mitchel, Benjamin) la autora llega 
a la conclusión que debemos ser cautelosas con las explicaciones clínicas que 
proponen como estadios de la infancia objetivizados y universales, o impulsos 
psicobiológicos  que determinan o predicen experiencias  psicológicas posteriores, y 
afirmaciones universalistas acerca del contenido panhumano de las fantasías 



inconscientes. También debemos tener cuidado con las teorías del desarrollo que 
promueven tales interpretaciones y explicaciones. El significado psicológico en el 
encuentro clínico está emergiendo continuamente y es creado mediante la fantasía, las 
negociaciones transicionales colaborativas y tentativas, y las transferencias y 
contratransferencias creadas en el aquí y ahora. Podemos observar, sorprendernos, 
ayudarnos y ayudar más fácilmente a nuestras pacientes a crear estos nuevos 
significados, si nuestra escucha no está filtrada ni formada por supuestos que un 
complejo de Edipo, miedos de castración, fantasías de la “escena primaria”, o envidia 
de “el” pecho, o del interior de “la” madre, están dadas universalmente por las 
condiciones de la infancia temprana o por una psicobiología panhumana, y 
universalmente primaria en la psique de todo el mundo.  
 
Debemos sostener una apertura inductiva al contenido de la fantasía psíquica y buscar 
corroboración no en una infancia universal o psique sino en la infancia subjetiva 
particular y en la evidencia única de las transferencias individuales. 
 
Las concepciones de la infancia que se centran en las capacidades humanas para el 
significado personal, que se despliega desde el nacimiento, más que en etapas del 
desarrollo, en líneas, o en formación de estructuras, nos dirigen hacia una 
comprensión más prometedora del funcionamiento psíquico a lo largo de la vida. 
Puede que esta comprensión nos ofrezca menos certezas clínicas pero nos da más 
capacidad para aceptar las incertidumbres generadas por el encuentro analítico. 
 
La aseveración de que creamos significado personal desde que nacemos, y a lo largo 
de la vida, sugiere que sólo se puede afirmar en un sentido limitado que el significado 
cultural precede o crea el significado personal. Desde la infancia más temprana, el 
significado está siempre teñido de proyección, emoción y fantasía y no es meramente 
lingüístico o cognitivo. El lenguaje tiene un significado interpersonal específico y de 
relación de objeto, así como un significado consensuado, cultural; está creado desde 
dentro y entre las personas, incluso cuando se presenta desde fuera y como dado 
social y culturalmente. La fantasía intrapsíquica y la tonalidad emocional interactúan y 
dan animación e interpretación individual a las categorías culturales y lingüísticas. Ni 
los universales psicobiológicos o infantiles, ni el lenguaje y la cultura explican la psique 
individual y su experiencia. Los procesos transferenciales describen un área de 
creación de significado individual en que el individuo negocia y reforma el significado 
de fuera y de dentro mediante la fantasía interna y los procesos emocionales y a través 
de los contextos intersubjetivos inmediatos donde emerge el fenómeno transicional. 
Esta documentación clínica del poder de los sentimientos está entre las contribuciones 
más significativas del psicoanálisis. 
                        
PARTE 2. EL GÉNERO 

 
3. El género como una construcción personal y social 
 

La visión del psicoanálisis que la autora ha ido desarrollando tiene implicaciones tanto 
para las comprensiones feministas como psicoanalíticas de la subjetividad con género y 
de la identidad de género. El significado psicológico individual se combina con el 
significado cultural para crear la experiencia de sentido en aquellas categorías 
culturales que nos son importantes o resonantes. El sentido de género de cada 
persona es una creación individual y hay por tanto muchas masculinidades y 
feminidades (la tesis de su libro de 1994). La identidad de género de cada persona es 
también un entramado inextricable, prácticamente una fusión, de significado personal 



y cultural. Que cada persona crea su propio género personal-cultural implica una 
extensión de la visión que el género no se puede ver al margen de la cultura. 

 
El feminismo contemporáneo pone el foco central en un análisis y una crítica cultural y 
política del género y la sexualidad. Las feministas actuales ven el género como 
variable, fragmentado, atacado, desestabilizado, y construido contingentemente, pero 
la visión feminista del género, es casi invariablemente lingüística, cultural y discursiva. 
A su vez, el lenguaje , la cultura y el discurso, que componen los significados del 
género en general, son de base política –generados por el poder. (Por feminismo 
contemporáneo la autora se refiere a Butler, 1990, 95 y 97, Scott, Nicholson, 1990, y 
Layton, 1997). El feminismo reconoce diferencias, pero las define políticamente más 
que individualmente, en términos de identidades político-sociales, como raza, clase y 
orientación sexual. Desde este punto de vista los significados son impuestos como 
categorías culturales más que creados de maneras contingentes, individuales. 
Entonces, desde esta visión, el orden cultural toma primacía por encima de un 
significado personal individual más matizado y variable, y la psique es completamente 
lingüística. 

 
Cuando el feminismo contemporáneo incluye la psicología tiende a basarse en la teoría 
lacaniana, que polariza a los hombres y las mujeres, y hace del género un divisor 
absoluto; el reino simbólico está reservado universal y exclusivamente al falo y al  
nombre del padre; el significado de la madre, precultural y no simbólico, de nuevo 
considerado de manera universal, está limitado a la esfera de lo imaginario o lo 
semiótico. 

 
La autora afirma que el feminismo ha eliminado el reino del significado personal 
emocional o lo ha subordinado, hecho determinado, por el lenguaje y el poder. 
Propone que el género no debe ser visto como construido enteramente por la cultura, 
la lingüística o la política; que las teorías que no tienen en cuenta un significado 
emocional, personal, individual y relacionado con la fantasía no pueden captar 
completamente los significados que tiene el género para la sujeto. Se pierde un 
componente importante del sentido de género experimentado y de la subjetividad con 
género.  

 
El género es inevitablemente personal y cultural, es decir, la percepción y la creación 
de sentido están construidos psicológicamente. Como ilustra el psicoanálisis, las 
personas se proveen de significados culturales e imágenes, pero los experimentan 
emocionalmente y mediante la fantasía, y en contextos interpersonales particulares. El 
significado emocional, el tono afectivo y las fantasías inconscientes que surgen de 
dentro, y no son experimentados lingüísticamente, interactúan y dan animación 
individual y matiz a las categorías culturales, las historias, y el lenguaje (es decir, los 
hacen significativos subjetivamente).  Por lo tanto, las personas crean nuevos 
significados de acuerdo con sus propias y únicas biografías, y historias de estrategias y 
prácticas intrapsíquicas –significados que van más allá o son contrarios a las categorías 
culturales o lingüísticas. 

 
Como otros procesos de creación psicológica de significado, la identidad de género, la 
fantasía de género, el sentido de género, y las identificaciones y las fantasías sexuales 
que son parte de esta identidad están formadas y vueltas a formar a lo largo del ciclo 
de la vida. Los sentidos del self, el tono de los sentimientos individuales, y las fantasías 
inconscientes cargadas emocionalmente, son tan constitutivas del género subjetivo 
como lo es el lenguaje o la cultura.  



 
El enfoque de la autora se alinea con otras teorías feministas que pretenden conseguir 
la autonomía potencial y la creatividad de la conciencia (Jaggar, 1989, Hill Collins, 
1990, Anzaldúa, 1990, Pratt, 1984, Mernissi, 1994). También se basa en relatos 
autobiográficos y en viñetas clínicas para demostrar cómo la emoción y la fantasía 
saturan el género personal, y para señalar la complejidad del género individual. 
Mediante los ejemplos, pretende ilustrar la manera como las personas recrean 
significados culturales reconocibles, la experiencia personal y sus cuerpos, de manera 
que cargan y construyen su sentido individual de género emocionalmente, a menudo 
conflictivamente, mediante la fantasía consciente e inconsciente. 

 
Dentro de la subjetividad con género que crean, todas las mujeres de las viñetas 
clínicas que utiliza reflejan una preocupación psicológica con algún aspecto de la 
desigualdad de género. La manera como cada persona da vida a la masculinidad y la 
feminidad y desarrolla una identidad de género empapada de emoción y fantasía, 
incluye la animación personal, no sólo de la diferencia en sí, sino también de las 
diferencias de valor y poder. A menudo, pero no siempre, los contrastes hombre-mujer 
están basados en la dominancia del hombre, los privilegios o la superioridad. Este 
entramado psicológico predominante de la sexualidad, el género, la desigualdad y el 
poder, todos saturados de significado introyectivo y proyectivo, demuestra porque es 
necesario que el psicoanálisis tome una postura tanto cultural como clínica. 

 
La existencia de la desigualdad de género, tanto en las esferas cultural como social, no 
explica el rango de interpretaciones de la fantasía, ni las variedades en las tonalidades 
con las que las mujeres hacen frente a esta desigualdad. Sólo tenemos que mirar la 
cantidad de relatos autobiográficos y literarios de hijas de madres vibrantes y 
creativas, que fueron extremadamente pobres y oprimidas, para comprender que solo 
la feminización de la pobreza no es una explicación suficiente para el sentido particular 
que la falta de poder y la necesidad toma para algunas mujeres. 

 
Es más, las pacientes de Chodorow se sienten desgraciadas, ansiosas y conflictuadas 
con sus pensamientos respecto al género, y a la desigualdad de género. El hecho de 
evitar y esconderse de estas fantasías inconscientes les ha impedido vivir cómo desean 
tener relaciones satisfactorias y avanzar profesionalmente cuando tales logros 
profesionales interferían con la fantasía de ser un chico, con sentimientos de necesidad 
y de dependencia, o con la percepción que la participación profesional amenaza con 
avergonzarlas sexualmente. La creencia que los hombres se pueden enfadar, ser 
temperamentales, o exigentes y que las mujeres o las madres no tienen poder, es a la 
vez un análisis social y un motivador poderoso de la culpa y la inhibición, de una 
necesidad de compensar a la madre, no avanzando más que ella. La culpa y la tristeza 
acerca de la madre son preocupaciones principales prevalentes de las mujeres que 
pueden limitar su autonomía, placer y logro, de la misma manera que cualquier 
mandato cultural.    

 
Los ejemplos de las viñetas reflejan, indican y se basan en construcciones de género 
discursivas, culturales y situadas históricamente. Pero ninguna de las mujeres entró 
simplemente en el reino de lo simbólico o se colocó dentro de un discurso cultural, o 
de una sociedad o un gobierno desigual. Desde el nacimiento hasta el presente  todas 
han construido activamente su género con intensos sentimientos individuales y 
fantasías de rabia, envidia, culpa, resentimiento, vergüenza, deseo melancólico, 
derecho rabioso, tristeza, celos, horror o asco –y con patrones defensivos 
característicos- de culpa, negación, escisión, proyección, represión. Este molde 



personal y tonalidad emocional individual impregnan el sentido de género de cualquier 
persona. 

 
El trabajo clínico demuestra que todos los elementos de la existencia –anatomía, 
significados culturales, familia individual, condiciones económicas y políticas, clase, 
raza, prácticas de socialización, y el impacto de la personalidad de los padres- se 
reflejan y construyen mediante las proyecciones e introyecciones, y las creaciones de 
la fantasía que les da significado psicológico. 

 
4. Género teórico y género clínico 
 

En este capítulo la autora reflexiona sobre algunos problemas epistemológicos y 
metodológicos del pensamiento psicoanalítico sobre el género. Afirma que el 
pensamiento psicoanalítico tiende a no tener suficientemente en cuenta los aspectos 
culturales inextricables de la psicología del género, ni los supuestos culturales de 
nuestra teoría no reflexionadas. Más pensamiento basado en la clínica y menos en la 
teoría del desarrollo, responderían a las críticas del feminismo al psicoanálisis, y 
proporcionarían un correctivo a la misma teorización –a fin de describir la realidad 
psicológica de una manera más completa y certera. 

 
Hay mucha distancia entre lo que experimentamos y observamos transferencialmente, 
clínicamente y empíricamente en relación con la identidad de género, las fantasías 
sexuales y de género, y las psíquicas de hombres y mujeres, por un lado, y por el otro, 
lo que la mayoría de los relatos teóricos y del desarrollo afirman acerca de los 
inevitables o necesarios estadios psicológicos, “la” psicología de la mujer, “el” papel de 
género en la transferencia, y otros procesos y tareas del desarrollo relacionados con el 
género. La visión de la autora es que la identidad de género y otros aspectos  de la 
psicología del género, se desarrollan y se experimentan en contextos personales y 
creadores de significado transferencial. Desde esta perspectiva, es evidente que el 
género, lo mismo que la identidad, deben ser considerados únicos para cada persona. 

 
No obstante, la teoría psicoanalítica, no subraya esta unicidad individual. Más bien, se 
ve el género como menos contingente, menos creado individual y emergente que otros 
aspectos del funcionamiento psíquico. Las teorías  contemporáneas, lo mismo que las 
clásicas, hacen afirmaciones universales acerca de las mujeres como opuestas a los 
hombres, y suponen que describen la experiencia nuclear o la esencia de la feminidad 
o masculinidad. Las afirmaciones universales acerca de la identidad de género y de su 
esencia psicobiológica continúan el énfasis de Freud en la anatomía genital, la teoría 
de los estadios libidinales, y la teoría del complejo de Edipo. Más o menos 
explícitamente, todas estas escritoras discuten los estadios del desarrollo, las tareas del 
desarrollo, la feminidad y masculinidad innatas, “la” psicología de los hombres y de las 
mujeres, y lo que “debe” ser descubierto y analizado en cada análisis, como inevitables 
(o como mínimo deseables). La literatura psicoanalítica ha tendido a sobregeneralizar, 
a oponer todos los hombres a todas las mujeres, y a suponer que masculinidad y 
feminidad y sus formas expresivas son simples más que múltiples. 

 
Muchas autoras críticas del punto de vista psicoanalítico tradicional también proponen 
un universalismo alternativo, presentan sus descubrimientos experimentales como 
afirmaciones universales acerca de cómo son las mujeres e, incluso, de cómo deberían 
ser. Pero hay excepciones: las psicoanalistas relacionales han criticado la asunción 
freudiana todavía no cuestionada que, en el caso del género (y el self), lo primero es la 
anatomía genital y el yo corporal. Estas autoras han aportado a la psicología del 



género aspectos de multiplicidad individual, variabilidad e inestabilidad (Dimen, 
Goldner, Harris, Benjamín, Mitchell, Gabbard y Wilkinson). Nos han trasladado más allá 
de las investigaciones simplistas de significados únicos de cualquier aspecto de la 
anatomía genital, sin perder de vista la importancia de los cuerpos y el deseo para la 
mente y la relación. Demasiado a menudo tomamos como expectativas normativas o 
estadísticas, o como certezas acerca de verdades esenciales y universales, los patrones 
útiles que observamos o en los que creemos. Cuando esto sucede se nos ciegan la 
visión y el reconocimiento clínico, empírico e intersubjetivo. 

 
Cuando hacemos generalizaciones del tipo “las mujeres tienden a sentirse más 
cómodas con la intimidad y la dependencia que los hombres” nos basamos en 
observaciones empíricas que son implícitamente afirmaciones estadísticas. Pero dentro 
de  toda estadística, hay las subcategorías que quedan fuera de la media estadística, 
en ellas se encuentran las variaciones. Por lo tanto, cada afirmación como la 
mencionada más arriba, lleva implícito que algunos hombres se sienten más cómodos  
con la intimidad y la dependencia que algunas mujeres. Para Freud y otros, la esencia 
de la psicología femenina es la envidia del pene y sus consecuencias y 
transformaciones. En el caso del género muchos supuestos no cuestionados se apoyan 
en el razonamiento biológico. 

 
Quedándonos con la clínica, descubrimos que el género de una mujer o un hombre 
particulares es un proyecto continuamente invocado con que se construye el self, la 
identidad, las imágenes corporales, las fantasías y el deseo sexuales, las fantasías 
sobre los padres, las historias culturales, y los conflictos sobre la intimidad, la 
dependencia y la educación. Para caracterizar completamente la psique de una 
persona tenemos que dar un relato del desarrollo individual, de la transferencia y del 
orden cultural. Descubrimos que los significados culturales del género son 
experimentados de maneras particularizadas personalmente, asociadas 
proyectivamente con significados emocionales y con fantasías inconscientes, y 
recreados y cambiados transferencialmente; y descubrimos que el género de cada 
persona también comprende las tonalidades emocionales individuales que acompañan 
las fantasías conflictivas, defensivas y reparativas particulares. Todos los aspectos de la 
composición psicológica de una persona particular para animar a su subjetividad de 
género con un sentimiento único. 

 
Ni un relato exclusivamente psicológico, ni uno exclusivamente político o cultural 
caracteriza el género individual. Una perspectiva clínica proporciona evidencias contra 
los supuestos  psicoanalíticos y culturales de cada día, que el género es evidente por si 
mismo, que la biología determina el self con género, que la organización del género es 
invariable histórica y transculturalmente, o incluso que le género es algo más 
fundamental que otros aspectos de localización social o identidad. También 
proporciona evidencias contra los supuestos  feministas que el género y la subjetividad  
con género son procesos y conceptos exclusivamente históricos, culturales o políticos.  
Una perspectiva feminista es esencial a la hora de argumentar contra los supuestos 
que la realidad psíquica de género no está afectada por el significado cultural o la 
organización social normativa o que los géneros son monolíticos e invariables. El 
sentido de género de cada persona fusiona los significados personales creados 
psicodinámica e idiosincráticamente desde dentro y los significados culturales 
presentados desde fuera. 
 

 



PARTE 3. CULTURA 
 

5. Los “selves” y las emociones como construcciones personales y 
culturales. 

 
Con este libro la autora afirma que el psicoanálisis es ante todo un relato y una teoría 
del significado personal. Las pensadoras sociales y culturales de varios campos han 
tendido a asumir que los significados culturales son los determinantes primarios o los 
que dan forma a la experiencia y al self. A lo largo del libro la autora ha estado 
argumentando, mediante el uso de la subjetividad con el género como ejemplo, que 
los significados de género son creaciones psicodinámicas personales y no sólo 
construcciones o imposiciones culturales. La demostración de que creamos significados 
emocionales personales desde el nacimiento y a lo largo de la vida, cuestiona y afecta 
potencialmente a todos los relatos culturalmente deterministas o exclusivamente 
culturales. En esta parte argumenta que los significados culturales que nos importan 
están creados y experimentados psicodinámica, así como lingüísticamente, o en 
términos de un léxico discursivo o cultural. 

 
Chodorow basándose en los trabajos antropológicos contemporáneos argumenta que 
las antropólogas para entender completamente el significado cultural en general, y los 
selves y los sentimientos culturales en particular, tienen que teorizar e investigar el 
significado personal, y que para hacerlo se pueden apoyar en el psicoanálisis como 
herramienta de trabajo. 

 
De hecho fue Freud el primero que se hizo la pregunta psicoanalítica acerca de cómo 
entra la cultura en nuestra cabeza y desarrolló el concepto de superyó, y la trató en 
numerosos trabajos. Después, el Instituto de Frankfurt, Reich, Horney, Fromm y otros, 
se engranó con una vibrante cultura influenciada psicoanalíticamente y con una 
antropología de la personalidad practicada por Mead, Benedict, Bateson y otros. Estas 
antropólogas compartían con el psicoanálisis el interés en la personalidad, en el 
desarrollo infantil, en la relaciones familiares, los tabúes del incesto, el comportamiento 
sexual, la religión, la naturaleza de la cultura, los símbolos y significados, y la 
aculturación. 

 
A lo largo de este trabajo la autora argumenta que si los significados culturales tienen 
importancia, lo tienen personalmente. Están construidos, animados y creados, 
proyectivamente. A la inversa, los selves y las emociones, aunque estén etiquetados 
culturalmente, están, como el género, vueltos a formar parcialmente introyectivamente 
a través de la fantasía inconsciente, mediante el mundo interno inconsciente que se 
desarrolla desde el nacimiento en adelante. Las emociones pueden ser reconocidas o 
no reconocidas culturalmente, pero también son sentidas directamente y llegan a estar 
implicadas en los aspectos inconscientes del self y el mundo. La fuerza psicológica 
impulsa la experiencia de las emociones reconocidas culturalmente de la misma 
manera que las culturas ayudan a formar la vida emocional. 

 
6.  La psique en el campo 
 

La antropología reciente contempla la cultura como evolucionando históricamente, 
local, y controvertida; y contempla los patrones culturales, los discursos y las 
narrativas como dependiendo de la manera como se crean perspectivas y 
comprensiones basadas en la edad, el género, la raza, la clase, la sexualidad, la 
generación, posición de parentesco, etc., de cualquier actor cultural. 



 
Aunque actualmente se contempla la cultura de estas maneras complejas, persiste la 
noción que el significado es enteramente cultural, que la cultura define completamente 
y da sentido y orden al individuo. 

 
La autora propone que debemos cruzar la línea de lo que se podría llamar la visión 
horizontal del significado cultural –descripción gruesa, multiplicidad, polisemia, redes 
de significado, bosques de símbolos- con una visión vertical en la que la historia 
interna de cada individuo es su propia red polisémica emocional de significado personal 
consciente e inconsciente creado continuamente, animado por fantasías, proyecciones 
e introyecciones. Este significado personal psicobiográfico acude, intersecciona y ayuda 
a dar forma a la red compleja de la cultura. 

 
Por tanto, los sentimientos, los selves, y otros conceptos culturales “vigorosos” no son 
completamente culturales, pero tampoco son universales invariantes, ni esencias 
naturales “internas” de la persona que son irracionales, incontrolables, no 
intencionadas, o puramente físicas. El self y los sentimientos, y el significado en 
general, son inextricablemente culturales y personales a la vez. Una concepción 
adecuada de cultura y de significado cultural también debería incluir un relato del 
significado histórico, biográfico e  intrapsíquico; las personas obtienen sentido y orden 
no solo de la cultura y de la estructura social sino también de sus propias capacidades 
psicológicas para dar significado personal, para experimentar el conflicto, para crear y 
vivir en un mundo interno de fantasía. 

 
Las personas se proveen de significados culturales e imágenes pero las animan y las 
crean mediante procesos de proyección e introyección de fantasía inconsciente de 
acuerdo con su propia biografía única de estrategias y prácticas intrapsíquicas e 
interpersonales. Una perspectiva clínica, psicodinámica, ofrece por lo tanto mucho sitio 
para la construcción individual de significado y experiencia, lo que no se reduce  ni a 
una teoría universal de los impulsos, ni a un universalismo psicobiológico, y que es 
compatible con la variación cultural. 

 
A lo largo del libro el argumento de la autora es que los significados culturales, como 
los significados personales pueden ser separables analíticamente, aunque están 
empíricamente entretejidos. En este capítulo la autora cita antropólogos que, a su vez, 
provienen de culturas muy distantes, como el etnógrafo del psicoanálisis y budista, de 
Sri Lanka, Obeyesekere. 

 
Dentro de la literatura de la antropología psicoanalítica, encontramos cada vez más 
relatos complejos de las intersecciones psique cultura, ninguna reducible o 
determinada por la otra, pero con el contenido de cada una infundido por la otra. Las 
escritoras de estos relatos ven la psique como constituida introyectiva y 
proyectivamente en el encuentro intersubjetivo (transferencial y contratransferencial) y 
en el aquí y ahora más que primariamente en el pasado infantil. Los datos del 
psicoanálisis y la antropología cuestionan la concepción occidental del self limitado, 
individuado, de la psicología del yo, así como las tendencia psicoanalíticas a ver la 
culpa como un motivador fundamental universal de sentimientos y  conflictos. 
 
La autora argumenta que lo psicológico es tan irreductible como lo cultural y tiene la 
misma fuerza y poder para dar forma y constituir la vida humana y la sociedad. Pero 
un reconocimento de lo psicológico como un registro separado, sui generis, no significa 
que la cultura no tenga entrada en el significado, el self y la emoción. Tanto las 



construcciones compartidas y las idiosincrásicas de significado cultural, como la 
construcción cultural de los selves, las emociones y el significado devienen importantes 
en la consulta clínica. 

 
7. Coda * de la cultura: pensamientos preliminares acerca de la cultura 

en la consulta. 
 (* N de la T: un fragmento musical que cierra una composición o una parte de 
ésta) 
 

El pensamiento antropológico que Chodorow ha estado describiendo va más allá de 
poner las culturas en el diván, de imponer universales culturales fuera de contexto 
cultural, o de generalizar acerca de la “realidad externa”. Las antropólogas también 
han aprendido bien su lección psicoanalítica. 

 
La cultura es una presencia omnipresente en la consulta y en cambio ha sido poco 
tomada en cuenta y está inexplorada, como mínimo por las analistas occidentales. El 
mismo encuentro analítico y las psiques que se encuentran están presentadas 
culturalmente, así como creadas desde dentro. Clínicamente, todas tratamos a 
“extrañas nativas” de cuyas psiques, familias y cultura, en principio no sabemos nada. 
Este no es un reto fácil. Las analistas pensamos en términos de predominancia de la 
psique y somos a menudo escasamente conscientes de la cultura como fuerza 
psicológica. 

 
La autora cuenta que en el momento que empezó a darse cuenta de la especifidad 
cultural de pensamientos, expresiones, fantasías y conflictos en sus pacientes de 
“otras” culturas, se le hizo imposible no notar especificidades en cada paciente. Se dio 
cuenta que las pacientes supuestamente de su propia cultura también eran productos 
culturales específicos y tenían su propia localización cultural específica. La cultura en la 
consulta se expresa y experimenta de acuerdo con los patrones culturales observados: 
el reconocimiento que las distintas culturas tienen distintas construcciones prevalentes 
del self y la otra, maneras de pensar, fantasías, etc. También encontramos la cultura 
subjetiva en la consulta. Las personas crean una subjetividad cultural, consciente e 
inconscientemente, y también utilizan conscientemente la cultura como defensa contra 
pensar. El mismo psicoanálisis se ha creado un punto ciego cultural al no tomar 
suficientemente en consideración la centralidad psíquica de las fantasías conscientes e 
inconscientes acerca de la cultura, la raza, la etnicidad, la nacionalidad, o el lugar de 
origen. Como con el trato que Freud hace del género, vemos contradicción entre la 
teoría y el caso clìnico. Todos los casos de Freud están saturados de observaciones 
culturales e históricas, con observaciones acerca de la conciencia cultural, y con 
concepciones culturales (de Freud y de sus pacientes) del género, del judaísmo, y de 
otras identidades culturales. En la medida en que la cultura subjetiva genera o se 
enraíza en los significados específicos del self y la identidad y los mundos internos 
particulares de fantasía conciente e inconsciente, es necesario que seamos capaces de 
analizarlos, de la misma manera que analizamos el género, la identidad sexual, la 
historia familiar y otros aspectos de la subjetividad.  
 
Sólo Erikson da una atención persistente e insistente al entramado de la vida 
psicológica y cultural. Es el único que quiere mantener a la vista igualmente la psique y 
la historia. Se han oído críticas, no sin justificación, acerca de la imposición 
psicoanalítica de estándares psicológicos normativos de la clase media blanca y de la 
desatención psicoanalítica a la gran cantidad de diferencias socioculturales y aspectos 
relacionados de la identidad que ayudan a formar la subjetividad. Las escritoras que 



hacen estas críticas están preocupadas por cuestiones de identidad –sea sexual, de 
género, racial-étnica, cultural, nacional o de clase. Los relatos clínicos de Erikson 
documentan que estas identidades socioculturales no son simplemente secundarias, 
añadidos concientes a una estructura psíquica más fundamental y a una vida 
inconsciente que emergerá cuando el análisis “real” empiece. 

 
Entonces, la cultura observada ayuda a constituir muchos elementos de la realidad 
psíquica, patrones afectivos prevalentes, y aspectos de la  estructura y el proceso 
psíquico. Las pacientes inconsciente y concientemente introducen elementos culturales 
que han llegado a ser psíquicamente suyos en lo que dicen y hacen, y la analista debe 
reconocerlos y comprenderlos, así como tener presentes sus propias preferencias y 
reacciones transculturales. Aunque la mayoría de psicoanalistas han ignorado 
tradicionalmente las contribuciones de la cultura a la vida psíquica, podemos no 
obstante enriquecernos de los escritos clínicos y de las teorías de las pocas analistas 
no occidentales cuyas experiencias les llevaron a darse cuenta de los sesgos culturales 
del psicoanálisis y de las inflexiones culturales de la psique, así como de los escritos de 
E. Erikson. Para todas, la cultura se experimenta diariamente en la consulta y da forma 
al encuentro clínico de muchas maneras. 

 
PARTE 4. CONCLUSIONES 

  
8. La visión psicoanalítica de la subjetividad  
    

Cuando la autora se refiere al título del libro, por sentimientos no quiere decir 
emanaciones de afecto puro. Los sentimientos de los que se ocupa el psicoanálisis 
están siempre enredados dentro de historias. Un sentimiento particular condensa y 
expresa una fantasía inconsciente del self, el cuerpo, la otra, el cuerpo de la otra, o el 
self y la otra. La fantasía inconsciente dota el mundo de sentido personal 
proyectivamente, filtrando el mundo mediante una historia cargada emocionalmente, y 
afecta y da forma a la construcción introyectiva de un mundo objeto interno.  
 
Cuando contemplamos los afectos que discute el psicoanálisis no los reducimos a 
simples componentes sino que los investigamos en su complejidad más rica. Pensamos 
en la ansiedad, la envidia y la gratitud, la lujuria y el deseo, el amor y el odio, la 
esperanza y el pavor, un sentido de vitalidad o de falta de vida. A su vez, cada 
experiencia de estos sentimientos cuenta su propia historia inconsciente. Estas 
historias son apasionadas y tienen consecuencias desastrosas. Pueden tener que ver 
con destruir el self, con el patricidio o el matricidio, con expiar o reparar los resultados 
de la propia destructividad, los miedos de fusión o de invadir,... Las historias pueden 
tener que ver con una sensación de ser castigada por tener deseos, o por una creencia 
en que una realización particular o una relación traerán felicidad. Estos son los 
significados particulares que constituyen la vida psíquica y que también dan forma a 
las relaciones interpersonales, a los proyectos personales, al trabajo, y a las 
construcciones de significados y prácticas culturales. 

 
Si el psicoanálisis es una teoría que describe cómo creamos significado personal, 
entonces el psicoanálisis es una práctica y un proceso que tiene como objetivo una 
comprensión expandida y una conciencia por parte de la analizada del significado 
personal que crea. El psicoanálisis tiene una visión y una comprensión de la 
subjetividad. 

 



En este capítulo la autora nos muestra el camino particular que ha seguido a través de 
los/las distintas/os autoras/es que muestran su visión particular psicoanalítica de la 
subjetividad. Empieza por Freud y su objetivo de “hacer conciente el inconsciente”, y 
de “sustituir el ello por el yo”. Después vino la transferencia. Parece que el objetivo del 
psicoanálisis sería la sustitución de lo irracional por lo racional y el borramiento de la 
vida inconsciente a favor de la conciencia. Esta visión es insuficiente. Después de 
Freud muchos psicoanalistas han articulado su intuición de que el psicoanálisis es 
mucho más que una teoría de las neurosis y del tratamiento, que proporciona 
penetración en la vida humana en general. 

 
La autora describe cómo desde hace quince años está siguiendo la pista de las 
formulaciones psicoanalíticas que llama declaraciones del “sentido de la vida” y que 
resumen una concepción completa de cómo debería ser la vida. 

 
Chodorow desea establecer una visión consistente de una vida deseable. Para hacerlo 
busca temas organizadores y las/los autoras/es que le parece que los han articulado de 
maneras más completas o fructíferas. Recurre a la generación de los 50 (Loewald, 
Winnicott, Erikson, y Schachtel) y a otra generación más reciente (Benjamín, Bollas, 
Mitchell, Odgen) entre la que se cuenta. 

 
Loewald, seguido por Bollas y Mitchell, desarrolla una visión de la relación de 
consciente/inconsciente que da la vuelta a la Freud. Para él, una vida humana 
significativa se basa no en la ausencia o superación de la influencia del inconsciente, 
sino en su presencia e integración. Loewald propone un entramado constante de 
consciente e inconsciente, de transfererencia y realidad, tal, que en el caso deseable, 
cualquier pensamiento o sentimiento crea y se incluye simultáneamente en ambas 
realidades. 

 
Loewald hace afirmaciones directas sobre la salud psíquica “tiene que ver con una 
comunicación óptima, aunque no necesariamente consciente, entre el preconsciente y 
el inconsciente, entre los estadios infantiles, arcaicos y las estructuras del aparato 
psíquico y sus estadios tardíos y estructuras de organización” (1960). Las visiones 
psicoanalíticas de la subjetividad abogan por la integración del pasado y el presente. El 
psicoanálisis nos permite ver cómo los patrones del pasado afectan, dan forma, y dan 
sentido al presente y permite al presente rehacer los recuerdos  y el pasado. En el 
proceso analítico, las experiencias presentes, los comportamientos, sentimientos y los 
miedos y ansiedades aparentemente desconectados, experimentados inicialmente 
como discontinuidades, llegan a ser vistos como continuos con representaciones 
internas del pasado y con cada uno. 

 
Bollas en su caracterización del self verdadero considera que éste es la manera básica 
de una persona de “ser y relacionarse” (1987). Luego está el concepto de Erikson de la  
integridad del yo, que incluye “la aceptación del uno de uno y el único ciclo de la vida 
como algo que tuvo que ser” (1950). El autorreconocimiento que proponen Erikson y 
Winnicott es también una forma de individuación. 

 
Estamos de nuevo en el terreno del pasado y el presente. De las autoras que repasa, 
Chodorow extrae que no podemos rehacer el pasado si ha sido doloroso, traumático o 
inadecuado. Pero en el análisis podemos llegar a reconocer lo que ha sido nuestra vida 
y a ver que nuestra experiencia subjetiva de esta vida pasada es parte de lo que 
hemos transformado nuestro presente. 

 



Finalmente el psicoanálisis habla de la sensación de estar vivos, y algunas/os 
escritoras/os se arriesgan a afirmar que la vitalidad psíquica es lo que está en juego. 
Entonces, tienen como primer objetivo terapéutico promover la vitalidad en sus 
pacientes apagadas.  

 
A lo largo del libro la autora ha sugerido, reiteradamente, que el objetivo del 
psicoanálisis es, en general, proclamar como propio el poder de los propios 
sentimientos. Comprender la propia realidad psíquica. Entender el poder de los 
sentimientos particularizados, da coherencia, continuidad y sentido al self y a la vida 
vivida. El poder de los sentimientos llega a ser expresado en términos de la propia 
historia de una persona, una historia interpretada, absorbida, y  activamente creada. 
Reconocida como la propia. Los sentimientos actuales, un sentido del self 
contemporáneo, las pasiones, y las necesidades y los deseos sentidos no vienen sólo 
de lo que sucedió realmente en el pasado sino de una red de procesos internos que 
construyen el presente. 

 
El psicoanálisis permite  un reconocimiento y una comprensión de los significados 
personales que crean la vida psíquica y le dan un “brillo añadido”. Posibilita un 
desplegamiento de los aspectos escindidos o reprimidos dando lugar a una vida 
psíquica más centrada y conocida; hace continuidades de las discontinuidades. 

 
A veces existe el temor que el psicoanálisis corte la creatividad. Al contrario, son las 
fantasías inconscientes escindidas las que la impiden. La fantasía inconsciente, si no 
está escindida tiene el potencial de profundizar la experiencia y de aumentar la 
creatividad.  Centrándonos en el encuentro analítico y en los objetivos clínicos, 
podemos comprender más precisamente como se lleva a cabo y se puede promover el 
diálogo entre lo interno y lo externo, el pasado y el presente; vemos cómo el poder de 
los sentimientos proporciona o deja de proporcionar lo que experimentamos como 
vitalidad y riqueza en nuestras vidas. 

 
La autora termina diciendo que su búsqueda, al escribir este libro, ha sido dirigir la luz 
a la comprensión de las maneras como creamos significado personal, y explorar el uso 
y la generación de significado intersubjetivo, cultural, y social en este proceso de 
creación. Ha argumentado que los objetivos clínicos del psicoanálisis están entramados 
con imágenes de subjetividad y de compromiso intersubjetivo. Ha insistido en que, 
contra las tendencias generalizadoras y abstractas, tanto de la teoría psicoanalítica 
como de la ciencia social, sobresale la individualidad única inexorable, insistente, de 
cada paciente. Para conocer a una persona nunca es suficiente con conocer los 
elementos externos de su historia ni de la cultura de la que proviene. Chodorow está a 
favor de formas de completitud psíquica y de profundidad de la experiencia, y contra 
las afirmaciones postmodernas y postestructuralistas que el self y la identidad son 
ficciones, y de que las psiques escindidas no son solo inevitables sino quizá deseables.  

 
Un psicoanálisis que empiece con la inmediatez de la fantasía, y el sentimiento 
inconsciente encontrado en el encuentro analítico, ilumina nuestra comprensión de la 
subjetividad individual y transforma potencialmente todo el sentimiento sociocultural. 
Demuestra que todas las teorías del significado se tienen que incorporar al reino 
inconsciente. A la vez que el feminismo, la antropología, y otras teorías culturales 
requieren que el psicoanálisis tome en serio las maneras en que los significados 
culturales se entretejen y ayudan a constituir la vida psíquica. Los enfoques 
psicoanalíticos que Chodorow ha discutido reflejan una variedad de tradiciones 
teóricas, pero cada una de ellas aborda las grandes preguntas acerca de la naturaleza 



y posibilidad humanas que han retado a las/os pensadoras/os durante miles de años. 
Chodorow ofrece una manera de mirar las cosas en la tradición de las analistas críticas 
y visionarias, y con la misma timidez esperanzada desea que su contribución pueda 
ayudar a cambiar el self y el mundo.     

       
 
 
                
               
                                 
 
 
  
             

 
         

 
                                
 
        

            
 
    
 


