CHODOROW, NANCY, J. (1999) “The Power of Feelings’? New Haven y London:
Yale Universsity Press, 328 pgs.

Recension-resumen: Concepcid Garriga i Seto
DOS PALABRAS SOBRE LA AUTORA'Y SU OBRA

Esta autora despert6 mucho interés entre las psicoterapeutas feministas de orientaciéon
psicoanalitica en 1984 cuando aparecio traducida por Gedisa su obra de 1978 “El
Ejercicio de la Maternidad. Psicoanalisis y Sociologia de la Maternidad y Paternidad en
la Crianza de los Hijos’’al poner de manifiesto las implicaciones para hombres y
mujeres, y para el sistema sexo-género, de que la maternidad sea ejercida
fundamentalmente por las mujeres. En esta obra demostré que “fa division sexual del
trabajo y la responsabilidad de las mujeres en el cuidado infantil estan ligadas y
generan la dominacién masculina; ... que cualquier estrategia de cambio cuya finalidad
sea o incluya la liberacion social de lo femenino y masculino, debe considerar la
necesidad de una reorganizacion parental fundamental, de modo que la parentalidad
primaria sea una tarea compartida entre hombres y mujeres””(pgs 312-313).

Es una autora muy prolifica y sus aportaciones tienen un enorme interés dentro de
esta interseccion particular del psicoanalisis con el feminismo. En 1994 publica
‘Femininities, Masculinities, Sexualities. Freud and Beyond’’(Londres: Free Association
Books). En esta obra, mas breve (132 pgs.), la autora matiza que “fo que es
importante para una persona son los significados culturales y psicolégicos especificos
que el género tiene para esta persona concreta... que el género es un ingrediente
importante de la manera como aman los hombres y las mujeres... y que el género esta
ligado a la historia psicobiogréafica individual de cualquier persona’’(pg. 91), de ahi que
haya feminidades, masculinidades, sexualidades, en vez de una Unica categoria.

Finalmente, con la publicacién de su ultimo libro “The power of feelings’; las
ambiciones intelectuales de la autora se elevan a cotas muy altas hasta preguntarse
por la finalidad y el sentido del psicoanélisis y de la vida. En esta obra, Chodorow
describe como construimos nuestra subjetividad, con género, y como al hacerlo nos
impregnamos y creamos a la vez mundo interno y externo. Este trabajo es una joya.
Trataré de mostrarlo con este texto, en el que utilizo el lenguaje de la autora asi como
su estilo (utiliza el femenino genérico). No me he podido resistir a proporcionar una
muestra de su buen saber.

EL PODER DE LOS SENTIMIENTOS
Introduccion

Este libro es una contribucion a nuestra comprension de la subjetividad individual. La
teoria psicoldgica que mejor describe el reino del significado personal inconsciente es
el psicoanalisis. La comprension psicoanalitica, con sus conceptos de fantasia
inconsciente, transferencia, proyeccion e introyeccién es, en primer lugar, una teoria
acerca de la creacion de significado personal en el encuentro clinico.

El libro argumenta que el significado, tal como lo experimentamos, proviene
simultdneamente de fuera y de dentro. Mediante este argumento la autora elabora una
teoria del significado que define como una mezcla inextricable de, por un lado, lo



sociocultural histéricamente contextualizado y, por el otro, la psicodindmica y la
psicobiografia personalmente contextualizadas.

Intenta desarrollar una teoria que pueda reconocer la unicidad clinica individual, y
posibilite hacer afirmaciones generales acerca de la vida psicoldgica y las relaciones
entre psique y cultura. Para ello se fundamenta en las teoria y las/los autoras/es que le
parecen adecuadas, como M. Klein, H. Loewald, E. Erikson, y otros (S, Mitchell, C.
Bollas), sin preocuparse demasiado de si son compatibles.

Nancy Chodorow se define como critica respecto al determinismo cultural de muchas
disciplinas académicas. También se muestra critica con las suposiciones culturales
pretedricas, universalizadoras y esencialistas del psicoanalisis, y defiende posiciones de
multiplicidad, parcialidad, inestabilidad, tensiones y contradicciones en los significados
de género, self e identidad.

Con este libro Chodorow ha perseguido dos objetivos: 1) articular su comprension
actual del psicoanalisis y la psique; 2) responder a las que creen que el significado es
puramente sociocultural. La autora defiende que los significados psicodinamicos
personales constituyen significado, en general, tanto como la cultura, el lenguaje, o el
discurso, y que el significado personal creado por el poder de los sentimientos es
fundamental para la vida humana. Esta en contra de los puntos de vista que sostienen
que la subjetividad toma forma, estd determinada, o es constituida por el lenguaje y la
cultura, o que los sentimientos, las identidades y los selves estan construidos
socialmente. Afirma que la subjetividad esta igualmente formada y constituida de vida
interna, y que el mundo interno no es un reflejo directo o un resultado de lo dado y
externo.

Hace realmente un esfuerzo tedrico por hacernos salir de concepciones simplistas
como la “fealidad psiquica’’y la “fealidad externa’’y por mostrar que las dos realidades
son complejas y creadas, que ninguna esta determinada y que cada una ayuda a
constituir a la otra.

Este libro aborda los temas que han sido sus preocupaciones constantes, como la
relacién entre lo interno y lo externo, lo individual y lo social, psique y cultura, el lugar
donde lo psicolégico se encuentra con lo cultural y el si mismo se encuentra con el
mundo. En el movimiento entre el afuera y el adentro la autora nos cuenta como con
este libro ha intentado situarse en la interseccion entre ambos, donde tanto el adentro
como el afuera existen y no se puede experimentar ni pensar el uno sin el otro.

Chodorow considera el psicoanalisis un arte, una antropologia filosofica, una teoria de
la ética, la mente, la moral y el sentido. Afirma que la vision psicoanalitica de la
subjetividad encuentra su lugar dentro de siglos de pensamiento acerca del sentido de
la vida, de la naturaleza del self, y de la calidad de las buenas relaciones con los
demés.

PARTE 1. PSICOANALISIS

1. Creando significado personal: transferencia, proyeccién, introyeccion,
fantasia.

El psicoandlisis es una teoria acerca de como creamos significado personal, realidad
psiquica interna, mediante el poder de los sentimientos. El término psicoanalitico que



describe esta creacion de significado personal con la maxima claridad es la
transferencia, e incorporada en ella, la proyeccién y la introyeccion, que juntas
expresan y crean la fantasia inconsciente.

La transferencia es la hipotesis y demostracién que nuestro mundo interno de realidad
psiquica ayuda a crear, dar forma y dar sentido a los mundos intersubjetivo, social y
cultural que habitamos. Es el vehiculo que nos documenta el poder de los
sentimientos.

En los parrafos que siguen la autora hara un recorrido por algunas concepciones de la
transferencia (de Mitchell, Winnicott, Odgen, Loewald, Bird) para poder desembocar en
la tesis que defiende en el apartado 2, en que objeta las teorias que describen
exclusivamente determinantes universales (edipo, castracién, envidia al pecho, etc)
como las causas del mundo interno dejando de lado el hecho que éste tiene la marca
decisiva de la creacion de significado individual.

S. Mitchell (1993) define la transferencia diciendo que “el mundo subjetivo del paciente
esta organizado como un prisma cuyas caras reflejan y dispersan la iluminacion que les
entra en longitudes de onda acostumbradas y familiares’? En la transferencia
utilizamos experiencias y sentimientos del pasado para dar un significado parcial y para
dar forma al presente. A la vez que se puede decir que mediante la transferencia
nuestros sentimientos y fantasias inconscientes actuales dan un significado parcial y
forma al sentimiento y a la experiencia consciente. La proyeccion y la introyeccion, en
la medida que expresan fantasias inconscientes, son los modos principales de la
transferencia.

El psicoandlisis contemporaneo describe la transferencia como el hecho que la paciente
lleva los sentimientos por su padre y por su madre a la situacion analitica como un
todo —naturalmente, junto con las defensas y las conductas de interaccion-, es decir,
que la analizada expresa su realidad psiquica interna en todo lo que hace. El objetivo
analitico es entender y llevar a la conciencia, de la manera mas global posible, el sery
la mente inconsciente de la analizada al encuentro analitico. Desde este punto de vista,
la paciente continuamente crea psicolégicamente su experiencia del mundo
intersubjetivo externo, su mundo interno y su self, y la manera como estos se
relacionan el uno con el otro.

Desde la vision de Loewald (1986), “el encuentro analitico se caracteriza por la
transferencia y contratransferencia, la emocion y la fantasia de la analista, asi como la
de la paciente: El investimiento emocional de la analista, reconocido o no por ambas
partes, es un factor decisivo en el proceso curativo... Si la capacidad de transferencia
es una medida de la analizabilidad de la paciente, la capacidad de contratransferencia
es una medida de la habilidad de la analista para analizar... La transferencia y la
contratransferencia son dos caras de la misma dindmica enraizada en los entramados
inextricables con los otros, donde se origina y permanece la vida individual a lo largo
de la vida de la persona en innumerables elaboraciones, derivados y
transformaciones”’

Winnicott y Odgen definen la situacion analitica como un espacio potencial en el que
ambas partes crean, a partir de la realidad interna y externa, una realidad nueva
emergente e irreductible entre ellas. La transferencia es el concepto que nos permite
movernos mas alla del determinismo psiquico o cultural y sostener el reconocimiento
de la naturaleza continua y cambiante del proceso psiquico. La transferencia y la



contratransferencia son contingentes y emergentes continuamente. Es un proceso
creado mutuamente por analista y paciente.

La interaccion, la conversacion, el proceso transicional creado, esta vida de fantasia y
de creacién de significado, son emergentes en el aqui y ahora del proceso intrapsiquico
y de la interaccion intersubjetiva. Ninguno de estos aspectos esta fijado de una vez por
todas en la infancia o en la nifiez, y en cada momento del encuentro analitico se crea
cada nuevo sentido.

Finalmente, “fa transferencia es una funcién mental que puede ser la base de todas las
relaciones humanas... una de las principales capacidades de la mente que hace surgir
nuevas ideas y da nueva vida a las viejas™’(Bird, 1972).

Rapidamente nos damos cuenta que las transferencias se encuentran dondequiera que
se dan sentimientos, fantasias y significado emocional a las personas y situaciones.

Klein nos dice que mediante la proyeccion, “€l cuadro del mundo entero esta coloreado
por factores internos. Por la introyeccion, este cuadro del mundo externo afecta el
interno’’(1963). Desde una perspectiva psicoanalitica, la proyeccion y la introyeccion
actian para dar vida y hacer personalmente significativo un mundo que de otra
manera careceria intrinsecamente de sentido. Loewald (1960) lo dice de esta manera:
“No existe ni tal cosa como la realidad, ni una relacion real sin la transferencia.
Cualquier “felacion real’’incluye la transferencia de imagenes inconscientes a los
objetos actuales. De hecho, los objetos actuales son objetos, y por tanto reales, ... sélo
en la medida en que se realiza esta transferencia, en el sentido de interjuego
transformacional entre inconsciente y preconsciente’’

El psicoanalisis se interesa por como “el mundo existe para nosotros porque lo
investimos con energia sexual, por cdmo se convierte en un mundo objetivo para
nosotros’’(Lear, 1990). El psicoanalisis muestra que las emociones, aparezcan como
aparezcan o, como nosotras las etiquetemos, son racionales o buscan las racionalidad,
es decir, tienen sentido y se justifican a través de su significado inconsciente.

Junto con analistas como Loewald y otros, la autora argumenta que la transferencia y
Sus procesos constituyentes son mas amplios y mas importantes que lo que Freud
pens6 en primer lugar. Chodorow dice que, desde su punto de vista, el descubrimiento
de la transferencia constituye tal vez, la raiz del descubrimiento psicoanalitico. La
transferencia pues, no es s6lo un obstaculo para el pensamiento claro o una
resistencia. Las tedricas psicoanaliticas, invocando el concepto de transferencia,
argumentan que la emocion esta siempre entretejida con la cognicién, la percepcion, el
lenguaje, la interaccion, y la experiencia de la realidad social, fisica y cultural, como
minimo en aquellas areas de nuestra vida que nos importan. Loewald (1960) lo
formula de la mejor manera: “fejos de ser el monumento duradero de la profunda
rebelién del hombre contra la realidad y su tozuda persistencia en los caminos de la
inmadurez, la transferencia es el dinamismo mediante el cual la vida instintiva del
hombre, el ello, se transforma en yo y mediante el cual se integra la realidad y se
alcanza la madurez’? En su sentido mas amplio de transferencia-contratransferencia,
toda experiencia es creada e imbuida de lo subjetivo, incluso cuando trabaja y
reacciona a lo que le es presentado.

Al volver a pensar sobre el papel de la analista con esta vision expandida de la
transferencia, ponemos una atencion creciente en la contratransferencia de la analista:



en su participacion, experiencia, y conducta personalmente significativas,..., que toma
forma en la relacién analitica. Ahora podemos decir que las analista se ven a si mismas
como una de las dos personas con psiques completamente presentes e influyentes,
pero con papeles, formacion, conocimiento tedrico y experiencia clinica distintos, que
interaccionan y se influencian la una a la otra en el proceso de construir una relacion y
de comprometerse en el andlisis.

La psicologia que se expresa en la transferencia, entonces, es emergente y no esta
determinada. Incluso si entendemos los patrones generales de la transferencia en un
caso particular no podemos ni predecir sus expresiones especificas, ni reducirlas a un
resultado del pasado. La autora cree que esto crea una tension para las analistas y
para aquellas que utilizan la teoria analitica, porque para la mayoria la indeterminacién
de su explicacion es menos cémoda que la determinacién, y porque el psicoandlisis,
hasta la fecha, ha operado con una teoria explicativa causal. Esa teoria o teorias, es un
relato de la infancia y de sus efectos determinantes a lo largo de la vida. Una lectura
del psicoanalisis que empieza con la transferencia lleva a una revision de la relacion de
la experiencia infantil temprana con la realidad psiquica y a una reconsideracién de la
relacion del pasado y el presente en la explicacion psicoanalitica.

2. Las ansiedades de la incertidumbre: reflexiones sobre el papel del
pasado en el pensamiento psicoanalitico.

En nuestra vision contemporanea de la transferencia, el encuentro analitico esta
mutuamente construido y es contingente mas que orquestado intrapsiquicamente por
una persona. Este énfasis clinico en la contingencia y la ambigiedad del significado
personal emergente crea confusién y aparece como mas indeterminado que en los
relatos que vinculan las observaciones o interpretaciones clinicas a supuestos
determinantes del desarrollo. Tradicionalmente, nos podiamos apoyar en una u otra
teoria del pasado infantil y en sus efectos determinantes sobre al psique a lo largo de
la vida, pero nuestro foco contemporaneo en el aqui y ahora se ha alejado de tales
teorias.

Este capitulo trata de las relaciones mezcladas, alternas, quizas irresolubles entre el
pasado y el presente en el pensamiento psicoanalitico. La autora sugiere que el trabajo
analitico implica incertidumbre, que la incertidumbre genera ansiedad (tanto en la
analista como en la paciente), y que esta ansiedad produce una busqueda defensiva
de una mayor certidumbre. Una de las certezas en las que nos hemos fijado es en una
concepcion del pasado como una verdad objetiva que precede y causa el encuentro
analitico presente. Desde este punto de vista, el pasado seria una posicion fija o una
base que debe ser descubierta mas que una concepcion que debe ser creada. Toda
vision protege tanto a la analista como a la paciente de reconocer que la vida, como
proceso, pone en cuestion las certidumbres del desarrollo. Chodorow argumenta a
favor de un cambio en nuestras conceptualizaciones de la infancia. Dice que un
alejamiento de las teorias causales de etapa y estructura de Freud, y hacia relatos de
la infancia como proceso que documenta la contingencia y la individualidad que se
ponen en juego en la creacién de significado personal, nos acerca al reino
contemporaneo de la interpretacion analitica.

Hay una diferencia entre lo que podriamos llamar el pasado subjetivo y el objetivo. El
pasado subjetivo se caracteriza por las sensaciones conscientes e inconscientes de una
persona, sus recuerdos o interpretaciones del pasado; el pasado objetivo se describe
por las teorias del desarrollo. Esta diferencia se transformé en dicotomia y aumento el



pensamiento causal. Lo que originalmente se contemplaba como el pasado subjetivo
individual que debia ser descubierto o reconstruido genéticamente —es decir, las
fantasias y los deseos edipicos personalmente Unicos, realmente experimentados- se
transformo y se convirtié en modelos generales del desarrollo. Estos modelos se
aplicaban a las personas, cuyas comunicaciones se alentaban en la medida que
confirmaban la teoria general. El complejo de Edipo se desplazé, y pasé de ser
considerado una construccion, una fantasia subjetiva, a ser contemplado como un
proceso y estructura universal del desarrollo.

A medida que estas teorias estructurales y mas objetivistas se desarrollaban, mas
disminuia la reconstruccion genética de los recuerdos subjetivos. Las consideraciones
del desarrollo se transfirieron a las teorias de la analista acerca de las causas y se
alejaron de los significados y las fantasias inconscientes de la paciente. Las analistas
evaluaban déficits estructurales, defectos y falta de funcionamiento edipico, y el
diagnéstico se alejo del encuentro analitico subjetivo.

Después de observar dénde se coloca la analista desde los distintos enfoques tedricos
contemporaneos, la autora se centra en lo que tratamos directamente en el encuentro
analitico, y se da cuenta de que ha surgido una dicotomia; por un lado, que las
concepciones de desarrollo se han movido en la direccién de conceptos fijos del
desarrollo, causalidad y objetivismo; del otro, que de una manera creciente llegamos a
comprender el proceso analitico de manera subjetivista e intersubjetivista, no como
determinado en el “alli y entonces’; sino como contingente, ambiguo y emergente, en
el “aqui y ahora’? Nuestro concepto de transferencia se expandi6 desde la hipdtesis
que utilizamos las experiencias y las sensaciones del pasado para dar sentido y forma
al presente, hasta la afirmacion que los sentimientos y las fantasias inconscientes dan
forma, construyen y dan significado parcial a los sentimientos y la experiencia
consciente.

Esta dltima posicion, con la complejidad, contingencia, ambigliedad e indeterminacion
de las transferencias y constratransferencias incomoda a las analistas. Aunque
centremos nuestra atencion interpretativa en el aqui y ahora del encuentro
psicoanalitico, continuamos intentando explicarnos los patrones repetidos y predecibles
de integracion y expresion, especialmente si éstos parecen tenaces y resistentes al
cambio; es duro no pensar que lo que la paciente expone viene del “alli y entonces””
del pasado infantil. Al tratar una dificultad de una paciente en alguna esfera, como
analistas es probable que o bien nos acordemos de algun patron infantil especifico de
ésta 0 de una teoria general del desarrollo que supuestamente iluminaria esa
dificultad.

Finalmente, nuestras narrativas profesionales y culturales, preteoéricas, y dadas por
supuestas, fomentan un giro hacia la infancia. Como analistas creemos que tener un
sentido coherente de la propia vida, como un todo, es una necesidad psicol6gica
universal.

Después de discutir estas premisas a partir de las autoras y los autores psicoanaliticos
mas significativas (desde Freud, pasando por Klein, Loewald, Winnicott, Erikson,
Fairbairn, Bion, hasta Bowlby, Stern, Emde, Odegen, Mitchel, Benjamin) la autora llega
a la conclusion que debemos ser cautelosas con las explicaciones clinicas que
proponen como estadios de la infancia objetivizados y universales, o impulsos
psicobiologicos que determinan o predicen experiencias psicologicas posteriores, y
afirmaciones universalistas acerca del contenido panhumano de las fantasias



inconscientes. También debemos tener cuidado con las teorias del desarrollo que
promueven tales interpretaciones y explicaciones. El significado psicolégico en el
encuentro clinico esta emergiendo continuamente y es creado mediante la fantasia, las
negociaciones transicionales colaborativas y tentativas, y las transferencias y
contratransferencias creadas en el aqui y ahora. Podemos observar, sorprendernos,
ayudarnos y ayudar mas facilmente a nuestras pacientes a crear estos nuevos
significados, si nuestra escucha no esta filtrada ni formada por supuestos que un
complejo de Edipo, miedos de castracion, fantasias de la “e€scena primaria’; o envidia
de “el”’pecho, o del interior de “fa’’madre, estdn dadas universalmente por las
condiciones de la infancia temprana o por una psicobiologia panhumana, y
universalmente primaria en la psique de todo el mundo.

Debemos sostener una apertura inductiva al contenido de la fantasia psiquica y buscar
corroboracion no en una infancia universal o psique sino en la infancia subjetiva
particular y en la evidencia Unica de las transferencias individuales.

Las concepciones de la infancia que se centran en las capacidades humanas para el
significado personal, que se despliega desde el nacimiento, mas que en etapas del
desarrollo, en lineas, o en formacién de estructuras, nos dirigen hacia una
comprension mas prometedora del funcionamiento psiquico a lo largo de la vida.
Puede que esta comprension nos ofrezca menos certezas clinicas pero nos da mas
capacidad para aceptar las incertidumbres generadas por el encuentro analitico.

La aseveracion de que creamos significado personal desde que nacemos, y a lo largo
de la vida, sugiere que solo se puede afirmar en un sentido limitado que el significado
cultural precede o crea el significado personal. Desde la infancia méas temprana, el
significado esta siempre tefiido de proyeccion, emocién y fantasia y no es meramente
lingUistico o cognitivo. El lenguaje tiene un significado interpersonal especifico y de
relacion de objeto, asi como un significado consensuado, cultural; esta creado desde
dentro y entre las personas, incluso cuando se presenta desde fuera y como dado
social y culturalmente. La fantasia intrapsiquica y la tonalidad emocional interactian y
dan animacion e interpretacién individual a las categorias culturales y linguisticas. Ni
los universales psicobiolégicos o infantiles, ni el lenguaje y la cultura explican la psique
individual y su experiencia. Los procesos transferenciales describen un &rea de
creacion de significado individual en que el individuo negocia y reforma el significado
de fuera y de dentro mediante la fantasia interna y los procesos emocionales y a través
de los contextos intersubjetivos inmediatos donde emerge el fendmeno transicional.
Esta documentacion clinica del poder de los sentimientos esta entre las contribuciones
mas significativas del psicoandlisis.

PARTE 2. EL GENERO
3. El género como una construccioén personal y social

La vision del psicoanalisis que la autora ha ido desarrollando tiene implicaciones tanto
para las comprensiones feministas como psicoanaliticas de la subjetividad con género y
de la identidad de género. El significado psicolégico individual se combina con el
significado cultural para crear la experiencia de sentido en aquellas categorias
culturales que nos son importantes o resonantes. El sentido de género de cada
persona es una creacion individual y hay por tanto muchas masculinidades y
feminidades (la tesis de su libro de 1994). La identidad de género de cada persona es
también un entramado inextricable, practicamente una fusion, de significado personal



y cultural. Que cada persona crea su propio género personal-cultural implica una
extension de la vision que el género no se puede ver al margen de la cultura.

El feminismo contemporaneo pone el foco central en un analisis y una critica cultural y
politica del género y la sexualidad. Las feministas actuales ven el género como
variable, fragmentado, atacado, desestabilizado, y construido contingentemente, pero
la vision feminista del género, es casi invariablemente lingiistica, cultural y discursiva.
A su vez, el lenguaje , la cultura y el discurso, que componen los significados del
género en general, son de base politica —generados por el poder. (Por feminismo
contemporaneo la autora se refiere a Butler, 1990, 95 y 97, Scott, Nicholson, 1990, y
Layton, 1997). El feminismo reconoce diferencias, pero las define politicamente mas
que individualmente, en términos de identidades politico-sociales, como raza, clase y
orientacion sexual. Desde este punto de vista los significados son impuestos como
categorias culturales méas que creados de maneras contingentes, individuales.
Entonces, desde esta vision, el orden cultural toma primacia por encima de un
significado personal individual mas matizado y variable, y la psique es completamente
lingUistica.

Cuando el feminismo contemporaneo incluye la psicologia tiende a basarse en la teoria
lacaniana, que polariza a los hombres y las mujeres, y hace del género un divisor
absoluto; el reino simbdlico esta reservado universal y exclusivamente al falo y al
nombre del padre; el significado de la madre, precultural y no simbdlico, de nuevo
considerado de manera universal, esta limitado a la esfera de lo imaginario o lo
semiético.

La autora afirma que el feminismo ha eliminado el reino del significado personal
emocional o lo ha subordinado, hecho determinado, por el lenguaje y el poder.
Propone que el género no debe ser visto como construido enteramente por la cultura,
la linglistica o la politica; que las teorias que no tienen en cuenta un significado
emocional, personal, individual y relacionado con la fantasia no pueden captar
completamente los significados que tiene el género para la sujeto. Se pierde un
componente importante del sentido de género experimentado y de la subjetividad con
género.

El género es inevitablemente personal y cultural, es decir, la percepcion y la creacion
de sentido estan construidos psicolégicamente. Como ilustra el psicoanalisis, las
personas se proveen de significados culturales e imagenes, pero los experimentan
emocionalmente y mediante la fantasia, y en contextos interpersonales particulares. El
significado emocional, el tono afectivo y las fantasias inconscientes que surgen de
dentro, y no son experimentados linglisticamente, interactdan y dan animacion
individual y matiz a las categorias culturales, las historias, y el lenguaje (es decir, los
hacen significativos subjetivamente). Por lo tanto, las personas crean nuevos
significados de acuerdo con sus propias y Unicas biografias, y historias de estrategias y
practicas intrapsiquicas —significados que van mas alla o son contrarios a las categorias
culturales o linguisticas.

Como otros procesos de creacion psicoldgica de significado, la identidad de género, la
fantasia de género, el sentido de género, y las identificaciones y las fantasias sexuales
que son parte de esta identidad estan formadas y vueltas a formar a lo largo del ciclo
de la vida. Los sentidos del self, el tono de los sentimientos individuales, y las fantasias
inconscientes cargadas emocionalmente, son tan constitutivas del género subjetivo
como lo es el lenguaje o la cultura.



El enfoque de la autora se alinea con otras teorias feministas que pretenden conseguir
la autonomia potencial y la creatividad de la conciencia (Jaggar, 1989, Hill Collins,
1990, Anzaldua, 1990, Pratt, 1984, Mernissi, 1994). También se basa en relatos
autobiograficos y en vifietas clinicas para demostrar como la emocion y la fantasia
saturan el género personal, y para sefialar la complejidad del género individual.
Mediante los ejemplos, pretende ilustrar la manera como las personas recrean
significados culturales reconocibles, la experiencia personal y sus cuerpos, de manera
que cargan y construyen su sentido individual de género emocionalmente, a menudo
conflictivamente, mediante la fantasia consciente e inconsciente.

Dentro de la subjetividad con género que crean, todas las mujeres de las vifietas
clinicas que utiliza reflejan una preocupacion psicoldgica con algun aspecto de la
desigualdad de género. La manera como cada persona da vida a la masculinidad y la
feminidad y desarrolla una identidad de género empapada de emocion y fantasia,
incluye la animacion personal, no solo de la diferencia en si, sino también de las
diferencias de valor y poder. A menudo, pero no siempre, los contrastes hombre-mujer
estan basados en la dominancia del hombre, los privilegios o la superioridad. Este
entramado psicologico predominante de la sexualidad, el género, la desigualdad y el
poder, todos saturados de significado introyectivo y proyectivo, demuestra porque es
necesario que el psicoanalisis tome una postura tanto cultural como clinica.

La existencia de la desigualdad de género, tanto en las esferas cultural como social, no
explica el rango de interpretaciones de la fantasia, ni las variedades en las tonalidades
con las que las mujeres hacen frente a esta desigualdad. Sélo tenemos que mirar la
cantidad de relatos autobiogréficos y literarios de hijas de madres vibrantes y
creativas, que fueron extremadamente pobres y oprimidas, para comprender que solo
la feminizacién de la pobreza no es una explicacion suficiente para el sentido particular
que la falta de poder y la necesidad toma para algunas mujeres.

Es mas, las pacientes de Chodorow se sienten desgraciadas, ansiosas y conflictuadas
con sus pensamientos respecto al género, y a la desigualdad de género. El hecho de
evitar y esconderse de estas fantasias inconscientes les ha impedido vivir cémo desean
tener relaciones satisfactorias y avanzar profesionalmente cuando tales logros
profesionales interferian con la fantasia de ser un chico, con sentimientos de necesidad
y de dependencia, o con la percepcion que la participacion profesional amenaza con
avergonzarlas sexualmente. La creencia que los hombres se pueden enfadar, ser
temperamentales, o0 exigentes y que las mujeres o las madres no tienen poder, es a la
vez un andlisis social y un motivador poderoso de la culpa y la inhibicién, de una
necesidad de compensar a la madre, no avanzando més que ella. La culpa y la tristeza
acerca de la madre son preocupaciones principales prevalentes de las mujeres que
pueden limitar su autonomia, placer y logro, de la misma manera que cualquier
mandato cultural.

Los ejemplos de las vifietas reflejan, indican y se basan en construcciones de género
discursivas, culturales y situadas histéricamente. Pero ninguna de las mujeres entré
simplemente en el reino de lo simbdlico o se coloc6 dentro de un discurso cultural, o
de una sociedad o un gobierno desigual. Desde el nacimiento hasta el presente todas
han construido activamente su género con intensos sentimientos individuales y
fantasias de rabia, envidia, culpa, resentimiento, vergiienza, deseo melancdélico,
derecho rabioso, tristeza, celos, horror 0 asco —y con patrones defensivos
caracteristicos- de culpa, negacion, escision, proyeccioén, represion. Este molde



personal y tonalidad emocional individual impregnan el sentido de género de cualquier
persona.

El trabajo clinico demuestra que todos los elementos de la existencia —anatomia,
significados culturales, familia individual, condiciones econémicas y politicas, clase,
raza, practicas de socializacion, y el impacto de la personalidad de los padres- se
reflejan y construyen mediante las proyecciones e introyecciones, y las creaciones de
la fantasia que les da significado psicoldgico.

4. Género tedrico y género clinico

En este capitulo la autora reflexiona sobre algunos problemas epistemolégicos y
metodolégicos del pensamiento psicoanalitico sobre el género. Afirma que el
pensamiento psicoanalitico tiende a no tener suficientemente en cuenta los aspectos
culturales inextricables de la psicologia del género, ni los supuestos culturales de
nuestra teoria no reflexionadas. Mas pensamiento basado en la clinica y menos en la
teoria del desarrollo, responderian a las criticas del feminismo al psicoanalisis, y
proporcionarian un correctivo a la misma teorizacion —a fin de describir la realidad
psicolégica de una manera mas completa y certera.

Hay mucha distancia entre lo que experimentamos y observamos transferencialmente,
clinicamente y empiricamente en relacion con la identidad de género, las fantasias
sexuales y de género, y las psiquicas de hombres y mujeres, por un lado, y por el otro,
lo que la mayoria de los relatos tedricos y del desarrollo afirman acerca de los
inevitables o necesarios estadios psicologicos, “fa’’psicologia de la mujer, “€l”’papel de
género en la transferencia, y otros procesos y tareas del desarrollo relacionados con el
género. La vision de la autora es que la identidad de género y otros aspectos de la
psicologia del género, se desarrollan y se experimentan en contextos personales y
creadores de significado transferencial. Desde esta perspectiva, es evidente que el
género, lo mismo que la identidad, deben ser considerados Unicos para cada persona.

No obstante, la teoria psicoanalitica, no subraya esta unicidad individual. Mas bien, se
ve el género como menos contingente, menos creado individual y emergente que otros
aspectos del funcionamiento psiquico. Las teorias contemporaneas, lo mismo que las
clasicas, hacen afirmaciones universales acerca de las mujeres como opuestas a los
hombres, y suponen que describen la experiencia nuclear o la esencia de la feminidad
o masculinidad. Las afirmaciones universales acerca de la identidad de género y de su
esencia psicobiolégica contintian el énfasis de Freud en la anatomia genital, la teoria
de los estadios libidinales, y la teoria del complejo de Edipo. Mas o menos
explicitamente, todas estas escritoras discuten los estadios del desarrollo, las tareas del
desarrollo, la feminidad y masculinidad innatas, “fa’’psicologia de los hombres y de las
mujeres, y lo que “tebe’’ser descubierto y analizado en cada analisis, como inevitables
(o como minimo deseables). La literatura psicoanalitica ha tendido a sobregeneralizar,
a oponer todos los hombres a todas las mujeres, y a suponer que masculinidad y
feminidad y sus formas expresivas son simples mas que multiples.

Muchas autoras criticas del punto de vista psicoanalitico tradicional también proponen
un universalismo alternativo, presentan sus descubrimientos experimentales como
afirmaciones universales acerca de como son las mujeres e, incluso, de cdmo deberian
ser. Pero hay excepciones: las psicoanalistas relacionales han criticado la asuncién
freudiana todavia no cuestionada que, en el caso del género (y el self), lo primero es la
anatomia genital y el yo corporal. Estas autoras han aportado a la psicologia del



género aspectos de multiplicidad individual, variabilidad e inestabilidad (Dimen,
Goldner, Harris, Benjamin, Mitchell, Gabbard y Wilkinson). Nos han trasladado mas alla
de las investigaciones simplistas de significados Unicos de cualquier aspecto de la
anatomia genital, sin perder de vista la importancia de los cuerpos y el deseo para la
mente y la relacién. Demasiado a menudo tomamos como expectativas normativas o
estadisticas, o como certezas acerca de verdades esenciales y universales, los patrones
tiles que observamos o en los que creemos. Cuando esto sucede se nos ciegan la
visién y el reconocimiento clinico, empirico e intersubjetivo.

Cuando hacemos generalizaciones del tipo “fas mujeres tienden a sentirse mas
comodas con la intimidad y la dependencia que los hombres’’nos basamos en
observaciones empiricas que son implicitamente afirmaciones estadisticas. Pero dentro
de toda estadistica, hay las subcategorias que quedan fuera de la media estadistica,
en ellas se encuentran las variaciones. Por lo tanto, cada afirmacién como la
mencionada mas arriba, lleva implicito que algunos hombres se sienten mas cémodos
con la intimidad y la dependencia que algunas mujeres. Para Freud y otros, la esencia
de la psicologia femenina es la envidia del pene y sus consecuencias y
transformaciones. En el caso del género muchos supuestos no cuestionados se apoyan
en el razonamiento bioldgico.

Quedandonos con la clinica, descubrimos que el género de una mujer o un hombre
particulares es un proyecto continuamente invocado con que se construye el self, la
identidad, las imagenes corporales, las fantasias y el deseo sexuales, las fantasias
sobre los padres, las historias culturales, y los conflictos sobre la intimidad, la
dependencia y la educacion. Para caracterizar completamente la psique de una
persona tenemos que dar un relato del desarrollo individual, de la transferencia y del
orden cultural. Descubrimos que los significados culturales del género son
experimentados de maneras particularizadas personalmente, asociadas
proyectivamente con significados emocionales y con fantasias inconscientes, y
recreados y cambiados transferencialmente; y descubrimos que el género de cada
persona también comprende las tonalidades emocionales individuales que acompafian
las fantasias conflictivas, defensivas y reparativas particulares. Todos los aspectos de la
composicion psicologica de una persona particular para animar a su subjetividad de
género con un sentimiento Unico.

Ni un relato exclusivamente psicoldgico, ni uno exclusivamente politico o cultural
caracteriza el género individual. Una perspectiva clinica proporciona evidencias contra
los supuestos psicoanaliticos y culturales de cada dia, que el género es evidente por si
mismo, que la biologia determina el self con género, que la organizacion del género es
invariable histérica y transculturalmente, o incluso que le género es algo mas
fundamental que otros aspectos de localizacion social o identidad. También
proporciona evidencias contra los supuestos feministas que el género y la subjetividad
con género son procesos y conceptos exclusivamente histdricos, culturales o politicos.
Una perspectiva feminista es esencial a la hora de argumentar contra los supuestos
que la realidad psiquica de género no esta afectada por el significado cultural o la
organizacion social normativa o que los géneros son monoliticos e invariables. El
sentido de género de cada persona fusiona los significados personales creados
psicodindmica e idiosincraticamente desde dentro y los significados culturales
presentados desde fuera.



PARTE 3. CULTURA

5. Los “Selves””y las emociones como construcciones personalesy
culturales.

Con este libro la autora afirma que el psicoanalisis es ante todo un relato y una teoria
del significado personal. Las pensadoras sociales y culturales de varios campos han
tendido a asumir que los significados culturales son los determinantes primarios o los
gue dan forma a la experiencia y al self. A lo largo del libro la autora ha estado
argumentando, mediante el uso de la subjetividad con el género como ejemplo, que
los significados de género son creaciones psicodinamicas personales y no solo
construcciones o imposiciones culturales. La demostracion de que creamos significados
emocionales personales desde el nacimiento y a lo largo de la vida, cuestiona y afecta
potencialmente a todos los relatos culturalmente deterministas o exclusivamente
culturales. En esta parte argumenta que los significados culturales que nos importan
estan creados y experimentados psicodinamica, asi como linglisticamente, o en
términos de un Iéxico discursivo o cultural.

Chodorow basandose en los trabajos antropolégicos contemporaneos argumenta que
las antropdlogas para entender completamente el significado cultural en general, y los
selves y los sentimientos culturales en particular, tienen que teorizar e investigar el
significado personal, y que para hacerlo se pueden apoyar en el psicoanalisis como
herramienta de trabajo.

De hecho fue Freud el primero que se hizo la pregunta psicoanalitica acerca de cémo
entra la cultura en nuestra cabeza y desarroll6 el concepto de superyd, y la trat6é en
numerosos trabajos. Después, el Instituto de Frankfurt, Reich, Horney, Fromm y otros,
se engrand con una vibrante cultura influenciada psicoanaliticamente y con una
antropologia de la personalidad practicada por Mead, Benedict, Bateson y otros. Estas
antropdlogas compartian con el psicoanalisis el interés en la personalidad, en el
desarrollo infantil, en la relaciones familiares, los tables del incesto, el comportamiento
sexual, la religion, la naturaleza de la cultura, los simbolos y significados, y la
aculturacion.

A lo largo de este trabajo la autora argumenta que si los significados culturales tienen
importancia, lo tienen personalmente. Estan construidos, animados y creados,
proyectivamente. A la inversa, los selves y las emociones, aunque estén etiquetados
culturalmente, estan, como el género, vueltos a formar parcialmente introyectivamente
a través de la fantasia inconsciente, mediante el mundo interno inconsciente que se
desarrolla desde el nacimiento en adelante. Las emociones pueden ser reconocidas o
no reconocidas culturalmente, pero también son sentidas directamente y llegan a estar
implicadas en los aspectos inconscientes del self y el mundo. La fuerza psicoldgica
impulsa la experiencia de las emociones reconocidas culturalmente de la misma
manera que las culturas ayudan a formar la vida emocional.

6. La psique en el campo

La antropologia reciente contempla la cultura como evolucionando histéricamente,
local, y controvertida; y contempla los patrones culturales, los discursos y las
narrativas como dependiendo de la manera como se crean perspectivas y
comprensiones basadas en la edad, el género, la raza, la clase, la sexualidad, la
generacion, posicion de parentesco, etc., de cualquier actor cultural.



Aungue actualmente se contempla la cultura de estas maneras complejas, persiste la
nocion que el significado es enteramente cultural, que la cultura define completamente
y da sentido y orden al individuo.

La autora propone que debemos cruzar la linea de lo que se podria llamar la visién
horizontal del significado cultural —descripcion gruesa, multiplicidad, polisemia, redes
de significado, bosques de simbolos- con una vision vertical en la que la historia
interna de cada individuo es su propia red polisémica emocional de significado personal
consciente e inconsciente creado continuamente, animado por fantasias, proyecciones
e introyecciones. Este significado personal psicobiografico acude, intersecciona y ayuda
a dar forma a la red compleja de la cultura.

Por tanto, los sentimientos, los selves, y otros conceptos culturales “¥igorosos’’no son
completamente culturales, pero tampoco son universales invariantes, ni esencias
naturales “fnternas’’de la persona que son irracionales, incontrolables, no
intencionadas, o puramente fisicas. El self y los sentimientos, y el significado en
general, son inextricablemente culturales y personales a la vez. Una concepcién
adecuada de cultura y de significado cultural también deberia incluir un relato del
significado histérico, biografico e intrapsiquico; las personas obtienen sentido y orden
no solo de la cultura y de la estructura social sino también de sus propias capacidades
psicologicas para dar significado personal, para experimentar el conflicto, para crear y
vivir en un mundo interno de fantasia.

Las personas se proveen de significados culturales e imagenes pero las animan y las
crean mediante procesos de proyeccion e introyeccion de fantasia inconsciente de
acuerdo con su propia biografia Gnica de estrategias y practicas intrapsiquicas e
interpersonales. Una perspectiva clinica, psicodindmica, ofrece por lo tanto mucho sitio
para la construccion individual de significado y experiencia, lo que no se reduce ni a
una teoria universal de los impulsos, ni a un universalismo psicobiol6gico, y que es
compatible con la variacion cultural.

A lo largo del libro el argumento de la autora es que los significados culturales, como
los significados personales pueden ser separables analiticamente, aunque estan
empiricamente entretejidos. En este capitulo la autora cita antropo6logos que, a su vez,
provienen de culturas muy distantes, como el etndgrafo del psicoandlisis y budista, de
Sri Lanka, Obeyesekere.

Dentro de la literatura de la antropologia psicoanalitica, encontramos cada vez mas
relatos complejos de las intersecciones psique cultura, ninguna reducible o
determinada por la otra, pero con el contenido de cada una infundido por la otra. Las
escritoras de estos relatos ven la psique como constituida introyectiva y
proyectivamente en el encuentro intersubjetivo (transferencial y contratransferencial) y
en el aqui y ahora mas que primariamente en el pasado infantil. Los datos del
psicoanalisis y la antropologia cuestionan la concepcion occidental del self limitado,
individuado, de la psicologia del yo, asi como las tendencia psicoanaliticas a ver la
culpa como un motivador fundamental universal de sentimientos y conflictos.

La autora argumenta que lo psicoldgico es tan irreductible como lo cultural y tiene la
misma fuerza y poder para dar forma y constituir la vida humana y la sociedad. Pero
un reconocimento de lo psicolégico como un registro separado, sui generis, no significa
que la cultura no tenga entrada en el significado, el self y la emocion. Tanto las



construcciones compartidas y las idiosincrasicas de significado cultural, como la
construccion cultural de los selves, las emociones y el significado devienen importantes
en la consulta clinica.

7. Coda * de la cultura: pensamientos preliminares acerca de la cultura
en la consulta.

(* N de la T: un fragmento musical que cierra una composicién o una parte de

ésta)

El pensamiento antropol6gico que Chodorow ha estado describiendo va mas alla de
poner las culturas en el divan, de imponer universales culturales fuera de contexto
cultural, o de generalizar acerca de la “fealidad externa’’ Las antropdlogas también
han aprendido bien su leccion psicoanalitica.

La cultura es una presencia omnipresente en la consulta y en cambio ha sido poco
tomada en cuenta y esta inexplorada, como minimo por las analistas occidentales. El
mismo encuentro analitico y las psiques que se encuentran estan presentadas
culturalmente, asi como creadas desde dentro. Clinicamente, todas tratamos a
“extrafias nativas’’de cuyas psiques, familias y cultura, en principio no sabemos nada.
Este no es un reto facil. Las analistas pensamos en términos de predominancia de la
psique y somos a menudo escasamente conscientes de la cultura como fuerza
psicoldgica.

La autora cuenta que en el momento que empez6 a darse cuenta de la especifidad
cultural de pensamientos, expresiones, fantasias y conflictos en sus pacientes de
“btras’’culturas, se le hizo imposible no notar especificidades en cada paciente. Se dio
cuenta que las pacientes supuestamente de su propia cultura también eran productos
culturales especificos y tenian su propia localizacion cultural especifica. La cultura en la
consulta se expresa y experimenta de acuerdo con los patrones culturales observados:
el reconocimiento que las distintas culturas tienen distintas construcciones prevalentes
del self y la otra, maneras de pensar, fantasias, etc. También encontramos la cultura
subjetiva en la consulta. Las personas crean una subjetividad cultural, consciente e
inconscientemente, y también utilizan conscientemente la cultura como defensa contra
pensar. El mismo psicoanalisis se ha creado un punto ciego cultural al no tomar
suficientemente en consideracion la centralidad psiquica de las fantasias conscientes e
inconscientes acerca de la cultura, la raza, la etnicidad, la nacionalidad, o el lugar de
origen. Como con el trato que Freud hace del género, vemos contradiccion entre la
teoria y el caso clinico. Todos los casos de Freud estan saturados de observaciones
culturales e histéricas, con observaciones acerca de la conciencia cultural, y con
concepciones culturales (de Freud y de sus pacientes) del género, del judaismo, y de
otras identidades culturales. En la medida en que la cultura subjetiva genera o se
enraiza en los significados especificos del self y la identidad y los mundos internos
particulares de fantasia conciente e inconsciente, es necesario que seamos capaces de
analizarlos, de la misma manera que analizamos el género, la identidad sexual, la
historia familiar y otros aspectos de la subjetividad.

Solo Erikson da una atencién persistente e insistente al entramado de la vida
psicoldgica y cultural. Es el Unico que quiere mantener a la vista igualmente la psique y
la historia. Se han oido criticas, no sin justificacion, acerca de la imposicion
psicoanalitica de estandares psicologicos normativos de la clase media blanca y de la
desatencion psicoanalitica a la gran cantidad de diferencias socioculturales y aspectos
relacionados de la identidad que ayudan a formar la subjetividad. Las escritoras que



hacen estas criticas estan preocupadas por cuestiones de identidad —sea sexual, de
género, racial-étnica, cultural, nacional o de clase. Los relatos clinicos de Erikson
documentan que estas identidades socioculturales no son simplemente secundarias,
afiadidos concientes a una estructura psiquica mas fundamental y a una vida
inconsciente que emergera cuando el andlisis “feal’’empiece.

Entonces, la cultura observada ayuda a constituir muchos elementos de la realidad
psiquica, patrones afectivos prevalentes, y aspectos de la estructura y el proceso
psiquico. Las pacientes inconsciente y concientemente introducen elementos culturales
que han llegado a ser psiquicamente suyos en lo que dicen y hacen, y la analista debe
reconocerlos y comprenderlos, asi como tener presentes sus propias preferencias y
reacciones transculturales. Aunque la mayoria de psicoanalistas han ignorado
tradicionalmente las contribuciones de la cultura a la vida psiquica, podemos no
obstante enriquecernos de los escritos clinicos y de las teorias de las pocas analistas
no occidentales cuyas experiencias les llevaron a darse cuenta de los sesgos culturales
del psicoandlisis y de las inflexiones culturales de la psique, asi como de los escritos de
E. Erikson. Para todas, la cultura se experimenta diariamente en la consulta y da forma
al encuentro clinico de muchas maneras.

PARTE 4. CONCLUSIONES
8. La vision psicoanalitica de la subjetividad

Cuando la autora se refiere al titulo del libro, por sentimientos no quiere decir
emanaciones de afecto puro. Los sentimientos de los que se ocupa el psicoanalisis
estan siempre enredados dentro de historias. Un sentimiento particular condensa y
expresa una fantasia inconsciente del self, el cuerpo, la otra, el cuerpo de la otra, o el
self y la otra. La fantasia inconsciente dota el mundo de sentido personal
proyectivamente, filtrando el mundo mediante una historia cargada emocionalmente, y
afecta y da forma a la construccioén introyectiva de un mundo objeto interno.

Cuando contemplamos los afectos que discute el psicoanalisis no los reducimos a
simples componentes sino que los investigamos en su complejidad mas rica. Pensamos
en la ansiedad, la envidia y la gratitud, la lujuria y el deseo, el amor y el odio, la
esperanza y el pavor, un sentido de vitalidad o de falta de vida. A su vez, cada
experiencia de estos sentimientos cuenta su propia historia inconsciente. Estas
historias son apasionadas y tienen consecuencias desastrosas. Pueden tener que ver
con destruir el self, con el patricidio o el matricidio, con expiar o reparar los resultados
de la propia destructividad, los miedos de fusion o de invadir,... Las historias pueden
tener que ver con una sensacion de ser castigada por tener deseos, 0 por una creencia
en que una realizacién particular o una relacion traeran felicidad. Estos son los
significados particulares que constituyen la vida psiquica y que también dan forma a
las relaciones interpersonales, a los proyectos personales, al trabajo, y a las
construcciones de significados y practicas culturales.

Si el psicoanalisis es una teoria que describe como creamos significado personal,
entonces el psicoanalisis es una practica y un proceso que tiene como objetivo una
comprension expandida y una conciencia por parte de la analizada del significado
personal que crea. El psicoandlisis tiene una visién y una comprensién de la
subjetividad.



En este capitulo la autora nos muestra el camino particular que ha seguido a través de
los/las distintas/os autoras/es que muestran su vision particular psicoanalitica de la
subjetividad. Empieza por Freud y su objetivo de “hacer conciente el inconsciente”; y
de “Sustituir el ello por el yo”? Después vino la transferencia. Parece que el objetivo del
psicoandlisis seria la sustitucion de lo irracional por lo racional y el borramiento de la
vida inconsciente a favor de la conciencia. Esta vision es insuficiente. Después de
Freud muchos psicoanalistas han articulado su intuicion de que el psicoanélisis es
mucho mas que una teoria de las neurosis y del tratamiento, que proporciona
penetracion en la vida humana en general.

La autora describe como desde hace quince afios esta siguiendo la pista de las
formulaciones psicoanaliticas que llama declaraciones del “Sentido de la vida’’y que
resumen una concepcion completa de como deberia ser la vida.

Chodorow desea establecer una vision consistente de una vida deseable. Para hacerlo
busca temas organizadores y las/los autoras/es que le parece que los han articulado de
maneras mas completas o fructiferas. Recurre a la generacion de los 50 (Loewald,
Winnicott, Erikson, y Schachtel) y a otra generacion mas reciente (Benjamin, Bollas,
Mitchell, Odgen) entre la que se cuenta.

Loewald, seguido por Bollas y Mitchell, desarrolla una visién de la relacion de
consciente/inconsciente que da la vuelta a la Freud. Para él, una vida humana
significativa se basa no en la ausencia o superacién de la influencia del inconsciente,
sino en su presencia e integracion. Loewald propone un entramado constante de
consciente e inconsciente, de transfererencia y realidad, tal, que en el caso deseable,
cualquier pensamiento o sentimiento crea y se incluye simultdneamente en ambas
realidades.

Loewald hace afirmaciones directas sobre la salud psiquica “tiene que ver con una
comunicaciéon éptima, aunque no necesariamente consciente, entre el preconsciente y
el inconsciente, entre los estadios infantiles, arcaicos y las estructuras del aparato
psiquico y sus estadios tardios y estructuras de organizacion’’(1960). Las visiones
psicoanaliticas de la subjetividad abogan por la integracién del pasado y el presente. El
psicoanalisis nos permite ver como los patrones del pasado afectan, dan forma, y dan
sentido al presente y permite al presente rehacer los recuerdos Yy el pasado. En el
proceso analitico, las experiencias presentes, los comportamientos, sentimientos y los
miedos y ansiedades aparentemente desconectados, experimentados inicialmente
como discontinuidades, llegan a ser vistos como continuos con representaciones
internas del pasado y con cada uno.

Bollas en su caracterizacién del self verdadero considera que éste es la manera basica
de una persona de “Ser y relacionarse’’(1987). Luego esta el concepto de Erikson de la
integridad del yo, que incluye “fa aceptacién del uno de uno y el Unico ciclo de la vida
como algo que tuvo que ser’’(1950). El autorreconocimiento que proponen Erikson y
Winnicott es también una forma de individuacion.

Estamos de nuevo en el terreno del pasado y el presente. De las autoras que repasa,
Chodorow extrae que no podemos rehacer el pasado si ha sido doloroso, traumatico o
inadecuado. Pero en el andlisis podemos llegar a reconocer lo que ha sido nuestra vida
y a ver que nuestra experiencia subjetiva de esta vida pasada es parte de lo que
hemos transformado nuestro presente.



Finalmente el psicoandlisis habla de la sensacion de estar vivos, y algunas/os
escritoras/os se arriesgan a afirmar que la vitalidad psiquica es lo que esta en juego.
Entonces, tienen como primer objetivo terapéutico promover la vitalidad en sus
pacientes apagadas.

A lo largo del libro la autora ha sugerido, reiteradamente, que el objetivo del
psicoanalisis es, en general, proclamar como propio el poder de los propios
sentimientos. Comprender la propia realidad psiquica. Entender el poder de los
sentimientos particularizados, da coherencia, continuidad y sentido al self y a la vida
vivida. El poder de los sentimientos llega a ser expresado en términos de la propia
historia de una persona, una historia interpretada, absorbida, y activamente creada.
Reconocida como la propia. Los sentimientos actuales, un sentido del self
contemporaneo, las pasiones, y las necesidades y los deseos sentidos no vienen solo
de lo que sucedi6 realmente en el pasado sino de una red de procesos internos que
construyen el presente.

El psicoanalisis permite un reconocimiento y una comprension de los significados
personales que crean la vida psiquica y le dan un “brillo afiadido’? Posibilita un
desplegamiento de los aspectos escindidos o reprimidos dando lugar a una vida
psiquica mas centrada y conocida; hace continuidades de las discontinuidades.

A veces existe el temor que el psicoandlisis corte la creatividad. Al contrario, son las
fantasias inconscientes escindidas las que la impiden. La fantasia inconsciente, si no
esta escindida tiene el potencial de profundizar la experiencia y de aumentar la
creatividad. Centrandonos en el encuentro analitico y en los objetivos clinicos,
podemos comprender mas precisamente como se lleva a cabo y se puede promover el
dialogo entre lo interno y lo externo, el pasado y el presente; vemos como el poder de
los sentimientos proporciona o deja de proporcionar lo que experimentamos como
vitalidad y riqueza en nuestras vidas.

La autora termina diciendo que su busqueda, al escribir este libro, ha sido dirigir la luz
a la comprension de las maneras como creamos significado personal, y explorar el uso
y la generacién de significado intersubjetivo, cultural, y social en este proceso de
creacion. Ha argumentado que los objetivos clinicos del psicoandlisis estan entramados
con imagenes de subjetividad y de compromiso intersubjetivo. Ha insistido en que,
contra las tendencias generalizadoras y abstractas, tanto de la teoria psicoanalitica
como de la ciencia social, sobresale la individualidad Unica inexorable, insistente, de
cada paciente. Para conocer a una persona nunca es suficiente con conocer los
elementos externos de su historia ni de la cultura de la que proviene. Chodorow esta a
favor de formas de completitud psiquica y de profundidad de la experiencia, y contra
las afirmaciones postmodernas y postestructuralistas que el self y la identidad son
ficciones, y de que las psiques escindidas no son solo inevitables sino quiza deseables.

Un psicoanalisis que empiece con la inmediatez de la fantasia, y el sentimiento
inconsciente encontrado en el encuentro analitico, ilumina nuestra comprensién de la
subjetividad individual y transforma potencialmente todo el sentimiento sociocultural.
Demuestra que todas las teorias del significado se tienen que incorporar al reino
inconsciente. A la vez que el feminismo, la antropologia, y otras teorias culturales
requieren que el psicoanalisis tome en serio las maneras en que los significados
culturales se entretejen y ayudan a constituir la vida psiquica. Los enfoques
psicoanaliticos que Chodorow ha discutido reflejan una variedad de tradiciones
tedricas, pero cada una de ellas aborda las grandes preguntas acerca de la naturaleza



y posibilidad humanas que han retado a las/os pensadoras/os durante miles de afos.
Chodorow ofrece una manera de mirar las cosas en la tradicién de las analistas criticas

y visionarias, y con la misma timidez esperanzada desea que su contribucién pueda
ayudar a cambiar el self y el mundo.



