
 1 

Aplicaciones del modelo relacional a las subjetividades 

femeninas contemporáneas, en concreto, a la maternidad, más 
allá del destino biológico y psicológico.  

 

Gracias por haberme permitido participar con esta ponencia en la 

mesa que preside Rosa. Es un honor para mí y una manifestación 

de agradecimiento a ella y a Ramon. Empezaré con un resumen de 

la evolución de dos mujeres que estoy tratando en estos momentos, 

en cuyos procesos es central la toma de decisión acerca de la 

maternidad. Estas dos personas son solo un ejemplo de las muchas 

que atiendo y he atendido a lo largo de mis 25 años de profesión. 

Por otro lado, sólo recuerdo el caso de un hombre que haya 

dedicado algún tiempo de sus sesiones a este dilema. 

 

En aras a la claridad en la exposición he suprimido la mayoría de 

referencias bibliográficas del texto que voy a leer.  Aunque deseo 

reconocer que sin las muchas autoras que me han precedido, ni 

este texto ni mi pensamiento serían posibles. Les doy las gracias y 

aprovecho para invitaros a leer mi ponencia completa en el cd, con 

cuyas citas espero rendirles tributo.  

 

Carmen, 30 años, administrativa, casada. Cuatro años de terapia 

en los que el tema de la maternidad ha estado siempre presente. 

 

Carmen inició el tratamiento por angustia de disolución. Había 

establecido una relación fusional con su marido en la que ella 

estaba a punto de desaparecer. A pesar de tener una diplomatura y 

de hablar cinco idiomas, en el trabajo estaba estancada. En la 



 2 

pareja, lo mismo. Se había adaptado por completo al hacer de su 

marido. El sexo era el de él.  

 

Cada tanto su marido dice que quiere tener un hijo. Ella responde 

que lo tendrán cuando ella se sienta más preparada y él se 

comprometa en la crianza. 

 

Carmen estaba muy insatisfecha con el curso de su vida. No se 

sentía realizada. Se veía como su madre, que había hecho de ama 

de casa y de secretaria de su marido, y que ha tenido que hacerse 

cargo de su hermano psicotizado por abuso de drogas. Carmen 

además, decía que no tenía instinto maternal.  

 

El proceso terapéutico la ha movilizado en todos los sentidos. En 

primer lugar salió un episodio de un abuso sexual con un extraño, a 

los ocho años, que la conectó con una sensación de abandono 

infantil.  

 

 A nivel profesional, Carmen ha evolucionado mucho, se ha 

reciclado y ha tomando clases de alemán, que, además de 

actualizarle el idioma, la animaron a pasar un mes sola en 

Alemania. Toda la formación que ha estado cursando le ha 

permitido avanzarse a un cambio de empleo, justo antes de que su 

anterior empresa quebrara.  

   

A nivel sexual también ha trabajado mucho, ha descubierto lo que le 

gusta, y trata de proporcionárselo. En la actualidad ella es mucho 

más apetente y activa. Puntualmente han hecho terapia de pareja. 

 



 3 

Carmen ha ido conectando con el deseo de ser madre en parte 

gracias a que una tía suya ha tenido una criatura, pero está 

valorando cuál puede ser el mejor momento, porque no le parece 

adecuado embarazarse acabada de llegar a una empresa nueva y 

con la precariedad reinante. Calcula que tendrá que esperar un 

buen año o año y medio. Cuenta con su madre como ayuda.        

 

Lola, 41, casada desde los 18. Hija única de una pareja sin apenas 

vínculos familiares. Psicóloga. Laboralmente bien colocada en un 

ayuntamiento como jefa de servicios sociales. Actualmente se está 

formando como dirigente de grupos y tiene un deseo explícito de 

llegar a formadora de cuadros públicos. Cinco años de terapia.  

 

Su marido no quiere tener hijos. Ella ha trabajado mucho sobre su 

deseo. Inicialmente decía que quería una criatura para no quedarse 

sola en la vejez, y cuando se escuchaba decir esto no se gustaba. 

De todas maneras, decía, sería adoptada, ni hablar de hijos 

biológicos. Lola está llena de temores acerca de su cuerpo, 

particularmente acerca del embarazo, a los que no ha conseguido 

sobreponerse. Está furiosa contra su marido porque no quiere tener 

hijos, pero en el proceso se da cuenta de que en realidad su deseo 

también es muy ambiguo, y que, con lo que está realmente 

enfadada es con su subempleo permanente que hace que ella 

tenga que soportar el grueso de la economía familiar y teme que no 

se sentiría amparada por él en el momento de necesitarlo. Va 

posponiendo toda decisión respecto a la maternidad.  

 

Como vemos con estas viñetas clínicas, y en los datos del Instituto 

Nacional de Estadística cuyos índices de natalidad indican que 



 4 

España tiene uno de los más bajos del mundo, la maternidad en la 

actualidad está lejos de ser el destino biológico y psicológico que 

Freud  atribuía a las mujeres. Cuando Carmen afirma que no tiene 

instinto maternal y que sólo cuando está con su tía y con su bebé se 

le despiertan ciertos deseos de maternar, está poniendo de 

manifiesto lo que Hilferding, -la primera mujer de la sociedad 

psicoanalítica de Viena-, ya postuló en 1911, que “no hay amor 

materno innato” sino que “éste se despierta mediante la implicación 

física entre madre y criatura” siempre y cuando se den 

determinadas condiciones corporales de carácter sexual vinculadas 

al embarazo y al amamantamiento, además de unas condiciones de 

relación con su pareja, que, si no se dan, pueden dar lugar a 

madres que odian, y que son afectivamente vacías, o planas ante 

sus bebés.    

 

Freud y sus leales colegas fueron realmente obtusos acerca de las 

mujeres, como madres y como hijas, a pesar de la información  

precisa y relevante que les ofrecían psicoanalistas como Horney, 

Klein,  Deustch, y Thompson, que a su vez eran madres e hijas. Su 

visión de la mujer como “garçon manqué”, castrada y deficiente, su 

supuesta ignorancia de la vagina y toda la confusión acerca del 

doble orgasmo, tiñó el desarrollo femenino con un sentimiento de 

deficiencia con tendencias narcisistas y masoquistas.  

 

En la última parte del siglo XX se han llevado a cabo los estudios 

que muestran que las mujeres tienen un desarrollo biopsicosocial 

único y su propia subjetividad, incluida la de las madres. Estos 

estudios, han tratado de dilucidad de que manera  la cultura y el 



 5 

poder se incrustan en la psique y han acuñado el concepto de 

género como uno de los aspectos del desarrollo del si mismo.  

 

Una de las definiciones de género que más me gustan es la de  

Virginia Goldner de 2003, que dice: “el género estaría construido 

como una identidad social fija (el estereotipo cultural preexistente) y 

un estado psíquico fluido (las vivencias personales construidas en la 

matriz relacional particular de cada persona). La cuestión crítica 

consiste en considerar en que medida la persona se experimenta a 

si misma invistiendo el género con significado o en determinar si el 

género es un significado que tiene lugar en ella”, porque de acuerdo 

con Chodorow  “cada persona crea su propio género personal-

cultural”, y Harris añade, “cada persona hace un compromiso 

creativo, guardándose y dándose en una negociación sin fin, 

consigo misma, con el otro y con la cultura”.  

 

Mi hipótesis es que a medida que hombres y mujeres van 

evolucionando personalmente en dirección a lograr mayor bienestar 

y satisfacción en la vida, la dimensión del género va perdiendo 

fortaleza como definidor de la  identidad porque se dan cuenta de 

que en sus extremos dicotómicos es claramente patológico. Dio 

Bleichmar en “La depresión en la mujer” de 1991, ya demostró 

claramente que la feminidad coincide punto por punto con la 

depresión, de manera que las mujeres tienen que ir adquiriendo 

más capacidad de acción (agency) y abandonando un poco la 

conectividad. Benjamin también mostró la soledad atroz a que da 

lugar la individualidad autónoma masculina, lo que comporta que los 

hombres vayan teniendo que adquirir más habilidad en el cuidado 

de las relaciones. El libro de Judith Butler “Deshacer el género”, va 



 6 

claramente en esta dirección, lo mismo que el artículo de Benjamin 

titulado  “En defensa de la ambigüedad de género”. 

 

En las viñetas que he presentado estas mujeres luchan para 

encontrar un equilibrio psíquico que, como dicen Stolorow, y 

Atwood, depende de los contextos en los que han crecido y de los 

contextos que sean capaces de crearse para que puedan emerger 

unas identidades personales que les resulten satisfactorias. 

 

Carmen tiene posibilidades de poder acceder a una maternidad 

como desea: con una implicación importante de su pareja y de la 

familia próxima. Porque hay que reconocer que los esfuerzos que 

hace una madre para proporcionar buenas cosas a sus criaturas es 

trabajo y es notable el carácter elusivo del trabajo de maternaje, lo 

haga quien lo haga. El género se ha mantenido enormemente 

“inflexible” en esta área, y las mujeres todavía hacen una cantidad 

desproporcionada del trabajo de cuidar y de amar, de manera que 

la maternidad, o mejor dicho la crianza, es una tarea demasiado 

grande para una persona. Por lo que se necesitan 

desesperadamente servicios públicos para las criaturas y las 

personas que las cuidan, que tienen que hacer frente a realidades 

duras y agotadoras. 

 

Respecto al trabajo de cuidar hay un número de Studies in Gender 

and Sexuality de 2006 dedicado a esta cuestión donde se muestra 

que, puesto que ni las mujeres privilegiadas ni los hombres desean 

hacer los trabajos de cuidado, éstos se encomiendan a las 

inmigrantes: empleadas del hogar, cuidadoras de criaturas 

(nannies), trabajadoras sexuales o prostitutas, y productoras de 



 7 

criaturas para ser adoptadas, constituyéndose en mujeres globales 

de las que se extraen funciones relacionales, íntimas y de cuidado, 

en un “drenaje del cuidado” del Primer Mundo respecto del Tercero. 

Un artículo posterior también incluye la psicoterapia como trabajo 

de cuidado. 

 

A pesar de esto, persiste en todas las culturas y en la literatura 

psicoanalítica el “culpar a la madre” en una representación de las 

madres como tontas o malas y responsables de los males de sus 

sociedades y de los trastornos psicológicos  mientras la figura del 

padre queda blanqueada ya que sólo se le asigna una función 

simbólica.  

 

Tenemos que repensar de qué maneras teorizamos las familias. La 

teoría relacional, al postular que nuestras representaciones internas 

más tempranas son de patrones relacionales, de historias 

interactivas acumulativas con otros significativos subjetivamente 

construidas, nos permite pensar en la posibilidad de un sistema de 

figuras cuidadoras de quienes no hay que dar por supuesto el 

género, la orientación sexual o la relación biológica con sus 

criaturas. Éste es el fundamento de las nuevas narrativas de familia.  

  

Así pues, tenemos que tener presente la variabilidad de 

posibilidades que tienen lugar en este momento, en que ejercen la 

función parental: mujeres solas, hombres solos (Ricky Martin, por 

ejemplo, en agosto tuvo gemelos con una madre de alquiler, 

aunque está posibilidad está prohibida en el estado español), 

parejas heterosexuales, parejas homosexuales, y donde intervienen 

una enorme cantidad de posibilidades resultado de las técnicas de 



 8 

reproducción asistida: puede haber la donante de óvulos, el de 

esperma, la madre de alquiler,…      

 

Por otro lado, cuanta más educación y poder tienen las mujeres en 

sus sociedades menos criaturas tienen, de manera que en los 

últimos 20 años se ha doblado la tasa de mujeres que no tienen 

criaturas. 

 

Lola, por su parte, difícilmente tendrá criaturas a menos que recurra 

a una intervención médica y utilice óvulos de donante. A esta edad 

el 90% de los óvulos son anormales. La probabilidad de embarazo 

es del 7.8%. Esto no es un problema para ella, puesto que en 

ningún momento se ha planteado el embarazo, pero tendrá que 

aceptar que es “Demasiado Tarde” y que el tiempo ha pasado y 

seguir considerando la posibilidad de la adopción. 

 

Debido a los conocimientos actuales respecto al descenso 

mesurable de la fertilidad a partir de los 27 años, Rosen propone 

que si a los 30 años una paciente no ha mencionado sus miedos, 

esperanzas y sueños acerca de la maternidad, saquemos nosotras 

el tema, porque evitarlo puede suponer la pérdida de esta 

posibilidad y tener que reconocer que es demasiado tarde. 

 

Con este título Nancy Chodorow describe una constelación 

particular de  un grupo de mujeres que van aplazando consciente o  

inconscientemente pensar en  la maternidad, y que tienen 

experiencias de tiempo parado, hasta que ya no pueden tener 

criaturas, y luego sienten que quieren tenerlas y que no hay nada 



 9 

que pueda sustituir la maternidad, y tienen que enfrentar que hay 

algo absoluto e irrecuperable en su situación. 

 

Chodorow sugiere que el clima cultural actual no permite a algunas 

mujeres hacer una elección real, porque al hacer hincapié en la  

incompatibilidad de carrera y maternidad, proporciona una tapadera 

defensiva a sus conflictos y miedos (hacia el envolvimiento total con 

la criatura, fantasías de triunfo sobre la propia madre, miedos sobre 

el propio cuerpo “deformado” por el embarazo, el parto). A la vez 

que sostiene que para cada mujer individual tener criaturas, o vida 

de familia, debe ser una opción más que un destino. Tener 

criaturas, lo mismo que no tenerlas, puede ser escogido libremente, 

o impulsado patológicamente; enredado en conflictos o 

relativamente libre de conflictos.  

 

En los últimos 50 años hemos visto cambios muy notables en la 

familia y las vidas de trabajo de las mujeres privilegiadas. 

Cantidades de mujeres y de hombres escogen no tener criaturas y 

las mujeres tienen su primer bebé siendo mayores. Los y las 

terapeutas relacionales favorecemos estos cambios que han 

permitido que las mujeres se comprometan en el trabajo 

remunerado y realizador (muchas de nosotras somos estas 

mujeres!).  

 

Los cuadros clínicos de las mujeres “demasiado tarde” suelen tener 

estas características: múltiples abortos, múltiples relaciones, riesgos 

sexuales que socavan la fertilidad; suelen ser pacientes para 

quienes el atrapamiento de sus madres, su pasividad y sufrimiento, 

su servilismo a los padres, su incapacidad de autoafirmarse o de 



 10 

separarse, que ellas atribuyen al hecho de tener criaturas, las 

empujan a no desear tenerlas, y a insistir en que no las tendrán a 

menos que su pareja se comprometa en la crianza.  

 

Toda la reflexión que estamos realizando acerca de las nuevas 

narrativas alrededor de la maternidad tiene por objetivo tratar de 

evitar contratransferencias negativas por parte de sus terapeutas 

ante las realidades de las mujeres contemporáneas que escogen 

diversas maneras de vivir su identidad de género y sexual y sus 

capacidades reproductivas. 

 

La lealtad a una teoría errónea, como sostener conceptualizaciones 

antiguas sobre el complejo de Edipo femenino, puede resultar en un 

tratamiento descarrilado, prolongado, en punto muerto o producir 

una franca iatrogenia, que si da lugar a una supresión o negación 

de los esfuerzos agresivos y sexuales de las pacientes, pueden  

bloquear el progreso en sus análisis y sus vidas. 

 

Afortunadamente las teóricas relacionales contemporáneas, con sus  

contribuciones al desarrollo psicosexual, a la identidad de género y 

a la sexualidad están abriendo el psicoanálisis a las nuevas 

subjetividades femeninas que el psicoanálisis clásico patologizaba, 

permitiendo así contratransferencias más sintonizadas con las 

demandas actuales.          

 

Gracias, de nuevo, por vuestra atención. 


