
¿Qué quieren las madres? Perspectivas del desarrollo, retos clínicos. 
Reseña de la primera parte del libro de 2005: What do mothers want? 
Developmental Perspectives, Clinical Challenges, de Sheila Feig, compiladora, 
Hillsdale: The Analytic Press. 
 
Autora de la reseña: Concepció Garriga 
 
Este libro es una compilación de las ponencias que se hicieron en el congreso 
¿Qué quieren las madres?” organizado por la William Alanson White Society. 
Los artículos que constituyen esta compilación son contribuciones de autores y 
autoras extraordinarios por sus aportaciones punteras en diversos campos del 
psicoanálisis contemporáneo: Daniel N. Stern (en el de la intersubjetividad), 
Jessica Benjamín y Nancy J. Chodorow (psicoanálisis y feminismo), Jack 
Drescher (parentalidad homosexual), Rosemary H. Balsam (historia), etc. 
Debido a la excelencia de la mayoría de las contribuciones esta reseña es muy 
extensa, por lo que la he dividido en dos partes. En ésta resumo los siete 
primeros capítulos. Los siete restantes quedarán para el próximo número. 
 
La razón por la que opto por la extensión es la temática. La maternidad es una 
temática abordada muy lateralmente por la teoría psicoanalítica, que aquí está 
desarrollada en toda su plenitud, con sus múltiples implicaciones dentro de los 
discursos contemporáneos: en relación con el género, con la homosexualidad y 
la heterosexualidad.  
 
El escrito de esta reseña me obliga a hacer un esfuerzo con el lenguaje. Para 
no utilizar el genérico masculino “niños” para referirme a los niños y las niñas, 
pero del que las niñas quedan excluidas, recurro al vocablo neutro “criaturas”. 
En vez de la palabra “padres” para designar al padre y a la madre de una 
criatura recurro a la expresión figuras parentales, más incluyente. En castellano 
hay que decir “paternidad” para referirse a la función parental, que tanto puede 
ser la maternidad como la paternidad. El vocablo parentalalidad es el que 
recoge estas funciones.    
       
 
Introducción de la compiladora 
 
Sheila Feig Brown era amiga y colega de la psicoanalista Gloria Friedman, que 
murió de un cáncer de pecho en 1991. Sheila tuvo ocasión de mantener 
conversaciones con Gloria, antes del final de su vida, sobre los  hijos y 
alrededor de ellas mismas como madres, de las que en 1993 surgió un grupo 
de reflexión entre psicoanalistas que también son madres. El encadenamiento 
de acontecimientos posteriores fueron los que dieron lugar al congreso y a la 
edición del presente libro, que no podía tener otro título que el juego de 
palabras surgido de la bien conocida frase que Freud escribió a Maria 
Bonaparte: ¿Qué quieren las mujeres?. 
 
Sheila recuerda lo obtusos que fueron Freud y sus leales colegas acerca de las 
mujeres, como madres y como hijas, aun cuando otras mujeres que a su vez 
eran madres e hijas, le ofrecían información más clara y relevante (Horney, 
1924, 1926; Klein, 1928; Deustch, 1930). 



 
Después de hacer un largo recorrido por la literatura psicoanalítica Feig 
concluye que “a nivel teórico y de forma creciente en la vida real, ya no se 
considera a las madres las únicas responsables de los resultados del desarrollo 
de sus criaturas” (p. xx). 
 
Empieza revisando a Freud (1908, 1924, 1931) de quien afirma que 
“manteniéndose en la perspectiva cultural prevalerte y anclado en la centralidad 
y poder del padre, Freud teorizó que las mujeres eran inferiores a los hombres 
en todo excepto en el cuidado de las criaturas, de los maridos y de los 
hermanos… Freud nunca reconoció que las mujeres tuvieran un desarrollo 
biopsicosocial único y su propia subjetividad particular, ni que estos aspectos 
fueran de valor y requirieran estudio por derecho propio (Thompson 1941, 
1942, 1943; Rich, 1976; Chodorow, 1978). 
 
En el siglo XX se llevaron a cabo estos estudios, e incluían la subjetividad de 
las madres (Lazarre, 1976; Reich, 1976; Chodorow, 1978; Benjamín, 1988; 
Ruddick, 1989); la variedad de representaciones de la maternidad (Bassin y 
cols, 1994) y las interacciones entre los cuerpos (con género) con el desarrollo 
psicológico (Gilligan, 1982; Butler, 1990; Chodorow, 1992, Benjamín, 1995) y 
todas las dimensiones cruciales del ciclo de la vida de una mujer. 
 
También los hombres han reexaminado sus propias necesidades y deseos 
como hijos, maridos, padres, proveedores de la familia (Demos, 1982; Rotundo, 
1993; Silverstein y Rashbaum, 1994) con el resultado de una reevaluación de 
los roles de género tradicionales. Ruddick (1994) por ejemplo, afirma que el 
trabajo maternal y paternal tanto puede ser realizado por los hombres como por 
las mujeres y que éstos pueden estar biológicamente relacionados o no con la 
criatura… Sólo con una exploración detallada de nuestras relaciones más 
tempranas llegaremos a entender bien cuántas madres y cuántos padres 
todavía continúan animando los roles de género tradicionales que mantienen 
valores patriarcales y antifeministas (Lazarre, 1976, Rich, 1978; Gilligan, 1982; 
Olivier, 1989; Silverstein y Rashbaum, 1994; D’Ercole y Drescher, 2003).  
Mientras tanto el psicoanálisis también ha evolucionado desde el paradigma 
clásico de Freud, de la teoría de la pulsión y una persona, a la perspectiva 
interpersonal y relacional de dos personas (Greenberg y Mitchell, 1983; Gill, 
1994), hasta la comprensión de que “la realidad psíquica opera dentro de una 
matriz que incluye tanto los reinos intrapsíquicos como los interpersonales” 
(Mitchell, 1998), p. xx.  
 
Los últimos descubrimientos (en los recientes 25 últimos años) de la psicología 
cognitiva, de la neurología infantil, de la psicología del desarrollo, de la 
investigación en terapia familiar, así como en psicoanálisis, son consistentes: 
el/la cuidador/a primario/a es decididamente significativo para el desarrollo 
emocional, neurológico y cognitivo de la criatura. Es más, la calidad del ajuste 
en los años más tempranos informa del ajuste emocional y social más tardíos, 
así como del rendimiento académico (Goldberg, Muir y Kerr, 1995; Cassidy y 
Shaver, 1999). La consistencia del cuidado también tiene importancia. Las 
criaturas evolucionan mejor con sólo unos pocos cuidadores primarios durante 
sus años preescolares (Hardin y Hardin, 2000). 



 
Tener un mejor conocimiento de lo que significa un buen cuidado infantil ha 
hecho que las opciones que una madre tiene que tomar sean 
incuestionablemente más complejas que nunca. Hay muchas situaciones 
sociales desde las que encarar este hecho, pero lo que va quedando claro para 
muchas, haciendo caso de la sabiduría del feminismo, es que tienen que crear 
un equilibrio satisfactorio entre las necesidades de sus criaturas y sus propias 
necesidades y deseos personales y parentales. Son conscientes que la 
maternidad es una tarea demasiado grande para una persona. Estas madres, 
necesitan, quieren y piden apoyo de sus parejas maritales/parentales, de los 
miembros de la familia extensa, dependiendo de sus medios económicos, de 
ayuda contratada, y de pares que también son madres (Young-Elisendrath, 
1999). 
    
Pero es un hecho triste que la mayoría de las madres en Estados Unidos –y en 
España lo mismo- no tienen suficientes recursos económicos o sociales que 
proporcionar a sus criaturas, y mucho menos se pueden permitir el lujo de 
escoger entre cuidados infantiles de calidad o convertirse en madres a tiempo 
completo. Se necesitan desesperadamente servicios públicos para las criaturas 
y las personas que los cuidan. En estas condiciones muchas madres tienen 
que hacer frente a realidades duras y agotadoras. 
 
 
Parte 1: Lo que las madres necesitan y quieren.  
 
Capítulo 1. El paisaje psíquico de las madres. Daniel N. STERN 
 
Lo que quieren las madres no es algo que un hombre debiera contestar. Lo que 
hace Stern es describir lo que son las madres, desde su perspectiva de 
observador. Va a describir a las madres primerizas, pero advierte que mucho 
de lo que dirá se aplica también a las que lo son por segunda o tercera vez, 
también a los padres, abuelos o a la persona que sea cuidadora primaria. 
Cuando habla de madre habla de cuidadora primaria, sea quien sea. 
 
Cuando hable del paisaje psíquico de la madre se referirá a la corriente 
principal de la narrativa occidental, que encaja bien con aspectos de la 
psicología, de la biología, de la cultura y de la política de las mujeres. 
 
También hay que clarificar la noción de organizaciones mentales. En psicología 
clínica, en particular para los pensadores de los sistemas motivacionales, 
entender porqué la gente vive de la manera que lo hace requiere la formulación 
de algún tipo de historia o de realidad organizadora. Esta historia hace 
coherente lo que las personas piensan, sienten, hacen y dicen. Stern encuñó la 
noción de “la constelación maternal” para nombrar uno de estos sistemas 
organizadores motivacionales (Stern, 1995) que capta la esencia de algún tipo 
de organización mental, que es, como mínimo semiestable, que tiene sentido 
clínico, y duración variable. 
 
Las madres, los bebés y los amantes 
 



¿Cómo es la constelación maternal? Lo que Stern va a decir lo ha pensado 
recientemente, por lo tanto no está en su libro de 1995: La mayoría de las 
madres o bien se enamoran de sus bebés, o quisieran, o desean que pudieran, 
o lamentan no haber podido. Enamorarse es uno de los aspectos más 
abarcativos del paisaje psíquico de la madre. 
 
Un aspecto fascinante del enamoramiento es que es un estado mental 
organizador, no únicamente de la maternidad, por supuesto, que 
probablemente la madre ya ha experimentado, y que por tanto ya lo tiene 
engrasado. Enamorarse es una organización mental especial que impregna 
completamente el mundo de la percepción durante un periodo de tiempo. Es 
uno de los organizadores más potentes que conocemos. 
 
Lo mismo que hacen los amantes cuando se enamoran, que piensan una y otra 
vez que la persona que quieren es  la más maravillosa y la más hermosa, lo 
mismo hacen las madres. Creen, de verdad, que sus bebés son las criaturas 
más extraordinarias de la tierra, y actúan sintiéndolo así. Si tu amante cree que 
eres mejor de lo que eres, acabas siéndolo de alguna manera. Esto es lo que 
Vygotsky (1962) describió como la zona de desarrollo proximal, que significa 
que la madre va un poco por delante del punto de desarrollo donde está la 
criatura; así lo empuja. 
 
Otra característica del enamoramiento es la manera como se miran. Los 
amantes se miran mucho rato. Las madres -y los padres implicados- y los 
bebés se pueden mirar sin parar, de una manera tan intensa que ni la una ni la 
otra haría con ninguna otra persona. Como perdiéndose en su mirada. Un tipo 
de lectura del alma que promueve el contacto íntimo que produce la vinculación 
y el apego.  
 
Una tercera característica del enamoramiento es que haya un tipo de 
interpenetración o inmersión mental en el otro sin pérdida de si. Ésta inmersión 
supone estar hipersensible a lo que pueda pensar, sentir, desear, se pueda 
proponer esta persona. Lo que se está produciendo es ni más ni menos que la 
intersubjetividad (Stern, 2004), que puede ser verbal o no verbal, y que tiene 
distintos nombres, como la identificación, el contagio emocional, o la 
identificación proyectiva. Nos estamos dando cuenta de que las raíces de la 
intersubjetividad son varias y que tienen una fuerte base neurocientífica, como 
las “neuronas espejo” (Gallese, 2001), que permiten una vivencia como de 
estar en la piel del otro, porque disparan las mismas neuronas. Otra 
característica son los “osciladores adaptativos” (Port y van Gelder, 1995), que 
sin relojes del cuerpo que permiten la coordinación y sincronización de 
acciones entre personas, de manera que cada una experimenta la 
temporalidad del comportamiento de la otra sin pensar en ello, de manera que 
cada una está dentro del cuerpo de la otra así como en su propio cuerpo. En el 
autismo la capacidad de intersubjetividad aparece limitada o ausente. 
 
La cuarta característica del enamoramiento es que hay simetría física en los 
movimientos entre los amantes, una buena sincronización espacio-temporal. 
 



El quinto factor del enamoramiento es el deseo de estar cerca de la otra 
persona. 
 
El sexto, es el deseo de tocarla, de abrazarla, de estar cerca y tener contacto 
físico (sexo aparte). Los amantes, lo mismo que las madres y sus bebés, se 
tocan, se cogen las manos, se apoyan entre si, se acarician la cara y la cabeza. 
Se ha observado que cuando las madres ven a sus bebés por primera vez 
(Klaus y Kennel, 1976) primero les tocan las manos y los pies, y luego, muy 
suavemente, van hacia el centro, lo mismo que los amantes cuando se tocan 
por primera vez. 
 
La séptima característica es que los amantes se tienen en mente 
permanentemente (Stern, 1985). Recientemente hemos sabido que 
aproximadamente el 50% de las criaturas de 5 a 12 años tienen un/a amigo/a 
imaginario (Stern, 2004). Pensar en un compañero imaginario es fascinante 
porque significa que uno está frecuentemente teniendo interacciones mentales 
con una persona virtual con la que comparte pensamientos, sentimientos,… y 
que sabe que la otra también los comparte. Parece como si la criatura naciera 
preparada para encontrar a otra y puede que primero sea virtual para ser 
sustituida por una real en otro momento. 
 
El octavo factor que tienen en común el proceso madre-bebé y el enamorarse 
es el habla de bebé (baby talk). Las únicas ocasiones en que los adultos 
hablan como bebés es cuando se enamoran, excepto en la patología. 
 
El noveno parecido es la construcción conjunta de un mundo único. Un aspecto 
interesante de los amantes es que no comparten el mismo mundo al principio, 
pero lo acaban construyendo juntos. Esto es lo que hacen las madres y los 
bebés para construir el lenguaje, por ejemplo. 
 
El último aspecto que quiero señalar del enamoramiento es el altruismo, que 
consiste en que uno no puede imaginar la vida sin la presencia de la otra 
persona. 
 
En realidad, todas las características del enamoramiento son temas clínicos 
cruciales a la  hora de evaluar hasta que punto una madre está involucrada con 
su criatura y viceversa, y que deberíamos considerarlos parte de nuestro 
sistema emocional entero. 
 
Los miedos de la madre 
 
Los miedos de la madre aparecen tan pronto como ella llega a casa con su 
bebé con una única preocupación principal: ¿puedo mantener a mi bebé con 
vida? La verdadera pregunta detrás de esta es: ¿soy un animal competente? 
¿Puedo mantener viva la próxima generación de la especie? 
 
Cualquier fracaso en esta área es psicológicamente masivo, un gran trauma, 
de manera que la madre que acaba de tener un bebé se levanta por la noche 
para ver si está respirando; se preocupa por si le resbala de las manos 



enjabonadas mientras le está bañando y se ahoga, o se golpea; en definitiva 
vive en un mundo de preocupaciones.  
 
La concepción psicoanalítica de estos fenómenos ha sido terriblemente 
destructiva y mal dirigida, porque los conceptualiza como ambivalencia por la 
presencia simultánea de grandes miedos y gran amor. Pero qué otra cosa 
puede haber cuando la naturaleza “desea” desesperadamente la supervivencia 
del bebé y construye para ello mucha redundancia. Esto significa que la madre 
está organizada neuronalmente para ser hipervigilante. Entonces, esto es lo 
que debe hacer, tener estos miedos y actuar en consecuencia. Llamar 
ambivalencia, es decir, sugerir que tal vez la madre no acaba de querer a la 
criatura está completamente fuera de lugar.   
  
De todos los miedos mencionados en la literatura: de la propia muerte, de 
aislamiento, de castración, de fragmentación, de las serpientes, los truenos y 
los ruidos fuertes, en ningún lugar se menciona que el mayor miedo es el de no 
poder mantener la supervivencia de otra persona. Es el miedo con el que viven 
las madres. 
 
Las madres también necesitan a mujeres mayores más experimentadas a su 
alrededor, y si no están disponibles, las fantasean. Uno de los primeros 
cambios que experimenta la mujer embarazada o la nueva mama, es que se le 
despierta el interés por las otras mujeres, y por su propia madre, y vuelve a 
evocar la naturaleza de la relación que ha tenido con ella, fuera ésta positiva o 
negativa. También experimentan el correspondiente declive en el interés por 
los hombres. 
 
La Entrevista de Apego para Adultos y la teoría del apego de Main, Kaplan y 
Cassidi (1989) han mostrado que uno de los determinantes más importantes de 
cómo va a actuar respecto a las conductas de apego con su bebé es como 
estuvo con su propia madre cuando ella era niña, y todas las mujeres odian 
esta idea. En realidad lo que ocurre es que  la madre de la nueva madre es una 
guía para ella, un punto de referencia, al que seguir o del que alejarse. 
 
En culturas más tradicionales las madres están rodeadas de mujeres más 
experimentadas. Es rara la idea de una madre sola, o con su marido, que es 
tan común de la cultura moderna. Lo que hacen las mujeres, entonces, es 
recrear la forma del poblado tradicional con los medios de comunicación 
actuales. 
 
Las nuevas madres reciben un promedio de 12 contactos al día con mujeres 
experimentadas, según un estudio piloto que Stern dirigió en el hospital de 
Boston. 
 
Algunas consideraciones adicionales 
 
Stern afirma que en su equipo se están empezando a dar cuenta de que 
probablemente la manera más potente y más barata de terapia con madres y 
bebés en riesgo es alquilar mujeres visitadoras que no sean profesionales, pero 
que visiten la casa sin falta una vez por semana durante 18 meses. Estas 



mujeres proporcionan un entorno contenedor experimentado que da el tipo de 
validación y ánimos que necesita la nueva madre para explorar su propio 
repertorio materno, porque no se puede enseñar a ser madre. Cuando la madre 
tiene alguna inhibición de tipo relevante, entonces hay que proporcionar 
terapias más tradicionales. 
 
Añade que si se quiere hacer una terapia efectiva Tenemos que reconsiderar 
muy profundamente, tanto teórica como clínicamente, la naturaleza del paisaje 
psíquico de la madre si queremos hacer una terapia efectiva. Para ello tenemos 
que identificar las características principales de ser madre.   
 
   
Capítulo 2. Madres e hijas que se quieren y se odian. Pensamientos 
alrededor del papel de su fisicalidad. Rosemary H. BALSAM 
 
Hay algunas pacientes que tienen madres que las pegan y que las torturan 
físicamente –la expresión final del odio- y a pesar de ello estas pacientes 
parecen estar ligadas a sus madres con tal lealtad y amor que a veces les 
puede costar mucho tiempo antes de poder mencionar siquiera algo de ese 
horror. Leonard Shengold (1989) ha escrito extensamente sobre las vicisitudes 
psicológicas de este tipo de trauma. La mayoría de terapeutas en ejercicio han 
tratado alguno de estos casos y saben lo que es sentir pena por sus pacientes, 
exasperarse en sus intentos por ayudarlas a tener acceso a algo de rabia por la 
atacante; y sentir frustración al intentar modificar la culpa, la disociación y la 
autocrítica de sus pacientes. 
 
En este ejemplo Balsam se quiere limitar a intentar entender algunos aspectos 
de la fisicalidad de la relación madre-hija, cuando la hija es la víctima del odio 
materno. 
 
De entre las múltiples teorías analíticas contemporáneas se pueden sacar a 
flote algunas ideas relevantes para entender este tipo de duos: por ejemplo la 
importancia de las relaciones de objeto dentro de tales lazos masoquistas; el 
funcionamiento de la autoestima y los fallos empáticos indudables en un marco 
de yo-objeto; el papel de la “identificación con el agresor” en un marco de la 
psicología del yo; las manifestaciones del apego evitativo. 
 
Se sitúa con Loewald (1960) de cuya teoría surge una imagen  nucleica de la 
madre y la criatura como un capullo, donde los impulsos instintivos de la 
criatura se desarrollan simultáneamente y en conjunción con sus  vínculos de 
objeto tempranos.  
 
También se sitúa con Chodorow (1999)1, una teórica del género que lo explora 
intersubjetivamente diciendo que “el género es individual pero la mayoría de las 
personas también sacan ingredientes relevantes, -como la cultura, la anatomía 
y relaciones internas de objetos-, para animar el género” (p. 4). 
 

                                                 
1
 Cuyo libro fue reseñado en este mismo dominio, en el nº 11 de Aperturas Psicoanalíticas. 



A la vez que afirma que cada personaje de sus entramados madre-hija es 
altamente individual, también enfatiza que desde la más tierna edad el 
entretejido interactivo de internalización materna que construye estos 
escenarios psicológicos, para las hijas es muy permanentemente recíproco 
(Balsam, 1996, 2000). La pregunta es: ¿cómo puede una madre que odia 
producir una criatura que no solo la quiere sino que incluso es capaz de amar a 
otros? Y, ¿cómo puede una madre que ama producir una criatura que la odia 
consistentemente y que manifiesta este desagrado sobre otros fuera de este 
duo?  
 
Actualmente en muchas orientaciones teóricas se toma en consideración el 
cuerpo.  En la teoría freudiana el cuerpo era central, recordemos las fases 
psicosexuales del cuerpo: oralidad, analidad, zonas erógenas e instintos 
escopofílicos. Ahora las relaciones son centrales. Aquí Balsam quiere subrayar 
las relaciones corpóreas entre madre e hija y ofrecerlas como una clave 
especial para entender de qué manera la comparación de una niña de las 
representaciones mentales de un cuerpo del mismo sexo de una adulta puede 
iluminar varias fantasías que dan cuenta de algunas batallas crónicas entre 
madre e hija que se codificaron dentro de las internalizaciones de estas 
pacientes.  
 
La vieja Viena 
 
La primera mujer que fue miembro de la Sociedad Psicoanalítica de Viena, el 
11 de enero de 1911ofreció una presentación a sus 18 miembros hombres, que 
ha sido olvidada. Se trataba de la Dra. Margarete Hilferding, que se dio de baja 
de la sociedad el mismo año por desacuerdos crecientes con Freud. El título de 
su presentación fue: “Sobre las bases del amor materno”. En resumen, 
Hilferding hablaba de distintas interconexiones entre el embarazo, el 
nacimiento, la crianza, la agresión materna, y los sentimientos sexuales, y el 
apego temprano benigno o maligno entre madre e hija. Balsam se pregunta si 
el conocimiento de Freud acerca de las mujeres hubiera sido más vívido y más 
preciso si Hilferding se hubiera quedado en su círculo durante años. Aquella 
noche, acabadas de sacar de su práctica médica de familia, ella dijo a aquellos 
hombres que había observado que había madres primerizas que parecían estar 
deseando al bebé durante el embarazo, pero que después del nacimiento no 
experimentaban amor de madre. 
 
El título se refería al amor de madre pero el desarrollo de su disertación fue 
acerca de cuando éste no se producía. El texto principal era sobre la rabia y el 
odio de la madre. El subtexto era que ella creía que el amor, a menudo, se 
ganaba con esfuerzo. Hilferding había observado que poco después de 
nacimiento, “se desarrollan factores psicológicos que sustituyen el amor de 
madre psicológico” (p. 113). Ella veía la “no existencia de amor materno” en el 
rechazo de la madre a cuidar, en su deseo de dar el bebé en adopción, o en 
sus actos hostiles contra la criatura. Pensó que ante la deserción del padre se 
podía desarrollar un tipo especial de desagrado. También postuló que el primer 
hijo o la primera hija a menudo evocan la máxima hostilidad de la madre 
mientras que el o la más pequeño a menudo es mimado debido a un giro de la  
hostilidad materna. Hilferding incluso llegó a notar (mucho antes de que la 



formación reactiva fuera descrita como mecanismo de defensa) que el amor 
materno exagerado podía ser una manera de sobrecompensar a la criatura de  
su hostilidad. Anunció audazmente que “no hay amor materno innato” y que 
“éste de despierta mediante la implicación física entre madre y criatura” (p. 114) 
y continua: “si suponemos un complejo de Edipo en la criatura, éste está 
originado por la excitación sexual de la madre” (p. 115, cursivas de la autora). 
Ella creía que el amor materno no era innato en ningún sentido biológico, pero 
podía ser adquirido mediante las experiencias de alimentación y los cuidados 
físicos de la criatura. 
 
Balsam incluye a Hilferding porque está impresionada de que esta mujer, la 
primera licenciada en medicina de Viena, que ejercía como médica de familia, 
enfatizara una teoría de dos personas como la reciprocidad de la fisicalidad y el 
intercambio emocional en esta área entre madre y bebé. Hilferding se 
decepcionó que en la discusión que siguió no se la entendiera, a pesar de que 
hablaba de observaciones obstétricas y de comadrona. 
 
La valentía de Hilferding al señalar el “odio materno” relacionándolo con el 
nuevo énfasis que Freud ponía en la sexualidad, hace de ella una analista 
contemporánea “avant la lètre” al vislumbrar conceptos que Freud todavía no 
había desarrollado y no desarrolló hasta 1923 en los que afirmaba que “el ego 
es ante todo y antes que nada un ego corporal” (p. 26). 
 
Para Hilferding se evocaba una experiencia sexual en la madre en conexión 
con su bebé, que atribuyó a potentes organizadores físicos de la vida mental de 
la madre, como sus sensaciones corporales del embarazo, o el placer y 
excitación de la subida de la leche. Y a la inversa, en ausencia de las 
sensaciones que produce el embarazo, la sensación de pérdida de un tipo de 
excitación sexual podía volver a una mujer afectivamente vacía, o plana ante 
su bebé, o estimular su rabia y rechazo hacia la criatura. 
 
EL CASO A: 
LA LEALTAD DE UNA CHICA A SU ODIOSA MADRE 
 
Este caso fue supervisado por la autora. Se trata de una chica de 30 y tantos 
años, de origen griego, que se casó al séptimo año de análisis. Era una mujer 
joven, trabajadora, amable, articulada y responsable, que de vez en cuando 
contaba historias a su analista que le ponían los pelos de punta, acerca de 
castigos inflingidos por su madre por cualquier cosa como pisar el césped o 
dejar un poco de polvo bajo el sofá. Una vez, teniendo 17 ó 18 años confesó 
bajo interrogatorio haber tenido deseos de besar a un chico. Como castigo por 
ser “mala” y “pecadora” su madre dejó de hablarle y la hizo dormir en el suelo 
de la cocina cubierto de paja durante todas las vacaciones de verano. Su lote 
diario eran golpes brutales con la correa, los puños, bofetadas y collejas. Lo 
que sorprendía a la analista y la supervisora era el gran amor que le surgía por 
esta madre. No entraré en muchos de los detalles que da la autora, excepto los 
que tienen que ver con su tesis de la fisicalidad. 
 
La Sra. A era hija única de padres separados, cuya única posición tolerable era 
la devoción su madre. Gradualmente fue contando que la madre la sentaba en 



un taburete y la hacía admirarla mientras ella se peinaba, o le pedía que la 
peinara, le pintara las uñas,… mientras le contaba lo muy violento y pervertido 
que era su padre. También se quedaba en ropa interior y la hacía admirarla por 
las curvas, su piel, su pelo. Con ayuda de la terapeuta llegó a entender que 
mientras su madre ocupaba la posición de la mujer perfecta, bella e icónica, 
como la virgen, a ella le correspondía la de la “criatura inocente”, sin pecados,  
ni rabia, ni sensaciones sexuales. El conocimiento también era pecado. 
 
La Sra. A llegó a tener una vida propia, pero a menudo se llenaba de 
remordimientos y decía que no estaba segura de hacer lo correcto. 
 
 
HIJAS QUE ABORRECEN: CASOS B Y C. 
 
Estas viñetas son de hijas adultas que fueron implacablemente críticas con sus 
madres durante muchos, muchos años de su análisis. 
 
Balsam empieza con el esquema de cómo suele ser este tipo de encuentro 
analista/paciente. Las historias se presentan como que muestran la maldad 
objetiva de la madre. La paciente se vive como completamente separada. La 
madre es una forastera mala de la que se puede hablar con alguien empático 
que piensa igual que una, de manera que analista y paciente se unen en un 
“nosotros”, la madre es “ella”, “la otra”, que contiene toda la “maldad”. 
 
En principio el/la analista cree la historia del mal cuidado materno, pero estas 
historias pronto pierden frescura. Han sido ensayadas una y otra vez con las 
amigas. Estas mujeres no han sido invitadas a reflexionar sobre el significado 
de sus afirmaciones injuriosas hasta que no han empezado el tratamiento. La 
Sra. B universitaria de 25 años de ciencias de la salud, dice una y otra vez: “la 
odio”. Siempre la he odiado. Continuamente se queja y se lamenta. Está 
enferma. ¿Por qué no puede ser como otras madres?  
 
La Sra. C una madre urbana muy ocupada dice repetidamente “Lo tengo que 
hacer todo por ella. Es inútil. Completamente inútil. No sabe ni cuadrar su 
cuenta corriente. Ni hacer espaguetis para mi hijo. Viste como un saco”. 
 
La queja de la Sra. B era: “Cómo se atreve a lamentarse!”. Pero un día cuenta 
que su madre se cayó en el club de jardinería y que la llamaba para preguntarle 
si debería hacerse una radiografía, y la analista observa que sale y que tiene 
una vida que no encaja con la descripción de la hija. 
 
La Sra. C cuenta lo muy inútil que es su madre porque permite que se le 
queme la pasta para su nieto mientras ella está haciendo balance; la razón es 
que su madre llamaba a su asesor financiero porque la bolsa estaba cayendo 
mientras cocía la pasta. Lo que muestra que difícilmente era el caso de  
inutilidad que su hija describía. 
 
Estas dos hijas/pacientes B y C reducen a sus madres a figuras planas, 
unidimensionales. Es como si la rabia les impidiera ver la complejidad. A 
menudo estas pacientes revelan que se sienten superiores físicamente, más 



atractivas que la analista a pesar de ver en la analista, por medio de la 
transferencia, un modelo ideal de mujer. 
 
Comparación de cuerpos 
 
Tanto la madre B como la madre C –a diferencia de la A- habían evaluado muy 
positivamente los cuerpos de sus  hijas. Con frecuencia habían elevado los 
atributos físicos de sus hijas hasta el cielo, repitiéndoles lo bonitas que eran. En 
otras palabras, habían contribuido a la poco estable autoestima de sus hijas 
junto con sus heridas psicológicas de no ser emocionalmente entendidas. 
 
Estas madres, en realidad, decepcionaron a sus hijas en un sentido físico. El 
rechazo de B y de C de sus madres estaba acompañado del rechazo de los 
cuerpos de sus madres, y este rechazo refleja la autoimagen denigrada que 
tenían de sí las propias madres mientras adoraban el cuerpo de sus hijas. La 
madre de B, la quejica, era percibida por su hija como “grande, gorda y sin 
forma”, le había dicho: “desde que me casé con tu padre y te tuve, me 
desfiguré. No seas como yo”. Cuando iba creciendo B tenía que examinar las 
articulaciones, los bultos, la caspa,…, de su madre. B comprimió todo su asco 
en la frase: es una gruñona! Pero el contacto físico con la madre evocó el 
recuerdo de excitación homoerótica, lo que hizo que la Sra. B quisiera ser 
sana, delgada,…, enfermera. Sería lo contrario de la madre. 
 
La madre de C, la inútil, era percibida como “hombruna” por su hija. El ruido de 
sus pisadas evocaba rabia y menosprecio en la paciente. El estilo de vestir, 
como un saco, incluía pantalones de tweed, como un viejo. La madre de C 
menospreciaba a las otras mujeres menopausicas diciendo, ante los sofocos, 
“si tienen calor que se quiten la ropa”, y ella misma se paseaba desnuda por la 
casa ante el horror de su hija. 
 
En los tres casos A B y C, las identificaciones corporales ideales tomaron la 
forma de ser lo opuesto de la madre2. Ser lo contrario suponía tomar el 
mensaje de la madre de “no eres como yo, eres lo contrario”, que para B y C 
era tu eres más guapa, pero para A era “yo soy guapa, tu eres fea”, de manera 
que había una obediencia paradójica a la madre, que las tres codificaron 
inconscientemente como ser “buenas”. 
 
De aquí surgieron en los respectivos análisis los aspectos inconscientes de los 
parecidos, de manera que la  hiperfemenina C, con tacones de aguja, andaba 
produciendo unos ruidos como “cumbres borrascosas”. B, la enfermera, 
encontró su propio estilo de gruñir, y A, la “inocente”, resulto que tenía 
fantasías homoeróticas de tener un cuerpo como el de su madre, y también 
apareció su agresividad en el análisis. 
 
Conclusión 
 

                                                 
2
 N de la T, cursiva en el original. 



La herencia de Hilferding conecta con los pensamientos contemporáneos 
acerca del amor y odio maternos. Balsam cita a Loewald (1960) para entender 
los orígenes de los ladrillos que van a formar y sostener el ego:  
  

“la criatura, al internalizar los aspectos de la figura parental, también 
internaliza la imagen que ésta tiene de la criatura –una imagen que está 
compuesta por las miles de maneras distintas de ser tocada corporal y 
emocionalmente. Parte de lo que es introyectado es la imagen de la 
criatura tal como es vista, sentida, olida, escuchada y tocada por la 
madre… (p. 229-230)”.  

 
Estos intercambios mutuamente respondientes entre madre e hija, incluso en 
los casos que parecen haber producido comportamientos marcadamente 
diferentes, cuando se deconstruyen analíticamente, pueden ejemplificar alguno 
de los elementos que componen las variantes sofisticadas posteriores, de la 
incorporación de las actitudes de la madre al propio cuerpo sexuado y de 
género, y su modelo de comportamiento materno en el mundo. 
 
 
Capítulo 3. ¿Qué necesitan las madres y los bebés? El tercero materno y 
su presencia en el trabajo clínico. Jessica BENJAMIN 
 
Este capítulo es una elaboración de una idea sobre la que Benjamin ha 
trabajado durante muchos años. En el pasado exploró (Benjamin, 1988, 1995a, 
b) el camino que siguen los seres humanos en el desarrollo de la capacidad de 
intercambio mutuo de reconocimiento y los efectos de este intercambio, o su 
falta, lo que observamos en la práctica clínica. Aquí presenta ideas de lo que 
llama terceridad, una cualidad del intercambio intersubjetivo que es relevante 
para el proceso de reconocimiento. Lo que quiere decir por terceridad es la 
cualidad de la relacionalidad que está asociada a dos “partenaires” que 
comparten una orientación a un tercer principio o perspectiva que presta un 
sentido de espacio mental y acomodación mutua a la relación. Muestra como la 
calidad de la terceridad está presente en la relación madre-bebé y porque es 
tan significativa para la intersubjetividad. Se basa en una distinción que ha 
formado parte de todo un trabajo sobre el reconocimiento (Benjamim 1988, 
1995a, b, 2004), la que hay entre reconocimiento mutuo y la caída en la 
dualidad complementaria, en la que hay una lucha de voluntades o 
acomodación que requiere sumisión o condescendencia. Más que postular un 
desarrollo ideal del reconocimiento mutuo, Benjamín ha subrayado 
consistentemente la manera como el desarrollo intersubjetivo implica procesos 
continuos de destrucción y reconocimiento, de fracaso y de restauración del 
reconocimiento.   
 
La idea del tercero es central para entender los trabajos sobre la 
intersubjetividad desde el principio de la vida. Incluso en la relación más 
temprana de bebé y madre (por madre se refiere a cuidador/a primario/a), la 
presencia de un tercero es lo que hace de la relación una fuente de 
reconocimiento y de desarrollo mutuo. Por “tercero” se refiere a un principio 
organizador que requiere acomodación e intercambio de respuestas 
reconocedoras y está  íntimamente relacionado con el espacio potencial o la 



experiencia transicional de Winnicott (1971) y la idea del espacio triangular de 
Odgen (1994). 
 
Inicialmente la idea del tercero entró en el psicoanálisis a través de Lacan 
(1975), quien vio el tercero como aquél que evita que la relación entre dos 
personas se colapse en una unidad que elimine la diferencia o en una dualidad 
que escinda las diferencias –la oposición polarizada de la lucha de poder. 
Lacan (1977) dio al padre la posición del tercero interviniente. Al pensar en el 
triángulo edípico el “no” del padre es contemplado como el tercero 
paradigmático, y así, la prohibición del incesto se convierte en el modelo de la 
terceridad.  
 
Benjamin ha enfatizado (Benjamin, 1988, 1995) que la misma madre, a medida 
que la criatura va creciendo, es la que debe representar el principio de 
separación teniendo su propia relación personal con un tercero, que a veces 
puede estar representado por el padre. También es crucial que el deseo de la 
madre se fundamente en su capacidad por aceptar tener sus propios objetivos 
separados de los de su criatura. También ha enfatizado (Benjamin, 1995a) que 
la criatura se desarrolla mediante el reconocimiento de los objetivos 
independientes y la subjetividad de la madre, subrayando la importancia de 
éstos para las relaciones de género, al reconocer a las mujeres como sujetos. 
Benjamim ha intentado mostrar como la noción del padre como creador del 
espacio simbólico niega el reconocimiento y el espacio que ya están presentes 
en la díada materna.  
 
En este artículo va a elaborar más su idea de que la terceridad empieza en la 
díada madre-criatura, y se desarrolla a través de experiencias en las que la 
madre sostiene en tensión su subjetividad/deseo y las necesidades de la 
criatura, su conciencia de la situación y la apreciación empática de la 
experiencia de la criatura.  
 
La investigación de la primera infancia ha mostrado que el reconocimiento es 
más que discurso verbal. Lacan (1975) dijo que la terceridad del discurso es un 
antídoto a la complementariedad en la que tu realidad borra mi realidad o 
viceversa –donde solo una realidad es posible. El diálogo madre-criatura se 
fundamenta en experiencias tempranas no verbales de comunicación cinética 
vocal y visual. Este diálogo organiza experiencias tempranas de disrupción y 
reparación en las que la fiabilidad de un patrón compartido se forja en el crisol 
de la regulación y el reconocimiento mutuos. Hay por  lo tanto dos elementos 
incluidos: el tercero en la mente de la madre, y lo que ella llama el tercero 
incipiente, o primordial –el principio del intercambio más temprano de gestos 
entre madre y criatura, que ha sido llamado unicidad (oneness). Ella considera 
que es una forma de terceridad, lo llama el principio de la resonancia afectiva. 
Este tercero, regla, patrón o expectativa, es algo que se cocrea, se puede 
modificar y se experimenta entre dos sujetos como si tuviera una existencia 
objetiva. El deseo y la expectativa del sujeto de encajar se correlaciona con la 
intención de la pareja que, al ser expresada, se transforma en un objeto de 
conocimiento- “esta pareja está intentado ponerse de mi lado?” (Beebe y cols, 
2003). 
 



Desde su punto de vista no hace falta que el reconocimiento empático sea 
completo para ser efectivo porque la intención se puede discernir incluso en 
una expresión imperfecta. 
 
Sander (2002) habla de tercero incipiente o primordial en términos de 
ritmicidad. Están describiendo el principio que subyace a la creación de 
patrones compartidos, lo que constituye la base de la coherencia y la 
interacción tanto entre  personas como entre partes internas del organismo. 
 
Una de las aportaciones de la investigación en primera infancia es la noción de 
simetría o regulación mutua (Beebe & Lachmann, 2002). Si pensamos en 
términos de una persona que reacciona a la otra, el tercero cocreado 
desaparece. Los investigadores describen como el adulto y la criatura se 
alinean con un tercero, un ritmo cocreado que no es reductible a acción-
reacción.      
 
En la actuación afinada de la música o la danza, la ritmicidad de la interacción 
requiere y crea el reconocimiento de patrones. La experiencia de la terceridad 
es parecida a seguir un tema compartido en una improvisación musical, que 
uno crea simultáneamente y al que uno se rinde; es como la experiencia 
transicional (Benjamín, 2004) de tener la capacidad paradójica de ser inventado 
y descubierto. 
 
Sander (2002) demostró que los neonatos alimentados a demanda se 
adaptaban rápidamente (en dos semanas) a ser alimentados de día y a dormir 
de noche, mientras que los alimentados cada cuatro horas no se adaptaban. 
Esto demuestra como la sintonización de la madre para acomodarse al ritmo 
del bebé es una condición para cocrear un sistema funcional; así, tal como la 
cuidadora se acomoda, lo hace el bebé. Las capacidades adaptativas innatas 
del bebé parecen dar a luz no a la estructura complementaria en la que uno 
dicta y el otro cumple –sino a una respuesta espejo a la acomodación al otro. 
 
Este principio del encaje empático parece esencial a toda interacción no verbal 
que, como han argumentado Beebe y Lachmann (2002) permanece constante 
toda la vida. 
 
Benjamin quiere diferenciar el tercero primordial del tercero en la mente de la 
madre. Hasta cierto punto la madre se identifica con las necesidades del bebé, 
pero en cierto momento de agotamiento puede que surja el problema de la 
dualidad. Puede que su urgente necesidad de dormir entre en conflicto con la 
necesidad de comer de la criatura. Muchas madres han llegado a entender la 
fantasía de  infanticidio en este momento de “mata o muere”. Entonces puede 
surgir una dualidad complementaria en la que la madre se experimente 
inconscientemente como sometiéndose. Aquí la madre necesita un tercero para 
trascender la caída en la dualidad. Este tercero es la comprensión de la 
necesidad, de manera que el conflicto entre necesidades se resuelve en 
términos de rendirse a la realidad en vez de someterse a una exigencia 
tiránica. Entonces la madre siente “hago lo que hay que hacer” en vez sentir 
“se me hace”. 
 



Pero debemos distinguir este “lo que hay que hacer” del antiguo superyo. 
¿Cómo evitar que el tercero en el uno degenere en un mero deber y 
autonegación? Se evita por el hecho que en otros momentos la madre y la 
criatura están en sincronía. Es decir, la unicidad identificatoria de sentir la 
conexión entre el alivio de la criatura y su placer y su gozo, a sabiendas de la 
asimetría de la relación. Pone un ejemplo escrito por un padre (lo que nos 
ayuda a recordar que la “maternidad” es una categoría que puede trascender el 
género e incluso ponerlo en cuestión). Stephen Mitchell (1993) nos ilustra la 
distinción entre someterse a un deber y rendirse al tercero: 
 

“Cuando mi hija tenía unos dos años recuerdo que me encantaba salir a 
pasear con ella dadas sus nuevas habilidades ambulatorias y su interés 
por el aire libre. Aunque pronto encontré que estos paseos eran 
extremadamente lentos. Mi idea de paseo suponía movimiento vigoroso 
a lo largo del camino. Su idea era muy otra. Me di cuenta el día que 
encontramos un árbol caído en la cuneta y que pasamos el resto del 
“paseo” explorando la vida de los insectos del árbol. Recuerdo que 
súbitamente me di cuenta de que estos paseos no tendrían ningún 
interés para mí, serían meramente un deber parental, si mantenía mi 
idea de paseo. En cuanto pude renunciar a ella y rendirme al ritmo y foco 
de interés de mi hija, un nuevo tipo de experiencia se abrió ante mí. Si 
me hubiera restringido al deber, hubiera experimentado los paseos como 
condescendencia. Pero fui capaz de convertirme en la versión de un 
buen compañero de mi hija y de encontrar que esta otra manera tenía un 
gran significado personal para mí” (p. 147). 
 

Considera esta historia importante porqué a menudo carecemos de criterios 
para distinguir una postura de sumisión a las exigencias del otro de una 
posición en la que podemos respetar la necesidad del otro incluso cuando entra 
en conflicto o no acaba de encajar con nuestra propia necesidad en este 
momento. Esta intención de conectar y la acomodación resultante a las 
necesidades del otro forman una versión emocionalmente enriquecedora de lo 
que llama el tercero moral, la conexión, un principio mayor de necesidad, 
justicia (rightness) y bondad. 
 
Nos hace falta encontrar una manera de distinguir acomodación de sumisión, 
tanto en la situación parental como en la terapia. 
 
En la terapia, una sobrevaloración de la empatía sobre la conciencia de la 
diferencia, podría ignorar la necesidad del/la paciente de estar seguro/a de que 
no coacciona al/la terapeuta de manera que “destruye al objeto” (Winnicott, 
1971) de manera que no hay nadie que le reconozca. Entonces, el/la paciente 
necesita experimentar que no está ejerciendo algún tipo de sustitución del 
sufrimiento temprano que evite la realidad de la pérdida. También puede que 
esté deseando alcanzar una libertad poco conocida, solo sospechada -la que 
se obtiene como resultado cuando ni paciente ni terapeuta juegan el papel de 
sus objetos internos ansiosos o controladores. 
 
Como distinguimos, pues, condescendencia o sumisión de aceptación de la 
diferencia, del reconocimiento de la subjetividad separada del otro?, En un 



esfuerzo por resolver el problema de la asimetría con pacientes cuya 
vulnerabilidad afectiva requieren que el/la terapeuta ejerza una contención 
considerable de su propia reactividad, Slochower (1996) ha propuesto una 
versión de la contención en la que el/la terapeuta carga con el conocimiento del 
dolor del/la paciente que no puede soportar nuestra subjetividad si le fuera 
librada. De esta manera, el/la terapeuta está claro respecto a la diferencia entre 
satisfacer al paciente y satisfacerse a si mismo, evitando la connivencia y el 
colapso de los esfuerzos incipientes del paciente hacia la autonomía que de 
otro modo podría tener lugar. 
 
Otro aspecto crucial del tercero en el uno es el conocimiento que tiene la madre 
de que el malestar de la criatura es natural y efímero, de manera que ella 
puede tolerarlo y aliviarlo sin disolverse en una unidad ansiosa con ella. Tal 
como Fonagy y cols. han enfatizado, en investigación de la infancia vemos 
como la madre que puede demostrar empatía con las emociones negativas de 
la criatura y a la vez muestra con un marcador (por ej. la exageración) que éste 
no es su propio miedo o dolor o malestar, es mucho más capaz de calmar a su 
bebé.  
 
Por otro lado, el/la analista sólo puede calmar o regular al/la paciente 
manteniendo alguna diferenciación. Cuando el/la paciente está severamente 
desregulado/a, es poco probable que el/la analista mantenga esta posición; 
más bien es algo que estará perdiendo y recuperando constantemente (Shore, 
2003) y que a menudo requiere la cooperación del/la paciente para la 
recuperación. No puede simplemente mantener una postura “completamente 
empática de madre”, completamente dadora, de proveedor/a inacabable de 
bondad y de empatía, sin engañarse sobre deslices inevitables, momentos de 
disociación, incomodidad con elementos de identificación proyectiva, etc. Si 
esto sucede, el/la paciente sentirá que debido a lo que el/la analista le ha dado, 
el/la analista le posee. En otras palabras, el/la paciente sentirá que debe 
suprimir sus diferencias, ahorrárselas al/la analista, participar en una 
pseudomutualidad. Es crucial mantener la tensión entre la autenticidad y la 
empatía, de manera que, como analistas, podamos movernos entre expresar y 
contener nuestra subjetividad, más que dar por supuesto que la autoexpresión 
es inevitablemente dañina o disruptiva del proceso. 
 
Benjamin quiere subrayar que nuestros esfuerzos suponen un equilibrio 
complejo entre las dos estructuras independientes de la interacción dinámica –
el uno en el tercero y el tercero en el uno. Necesitamos el tercero en el uno 
porqué la “unidad” es peligrosa sin el tercero, pero también necesitamos el uno 
en el tercero (el lado que falta en la teoría edípica) la experiencia incipiente o 
primordial de terceridad, de unión y resonancia. 
 
Una de las dificultades más comunes en psicoterapia es la del/la paciente que 
utiliza las funciones simbólicas de la autoobservación de manera punitiva, a 
menudo identificado/a con la autoridad paterna crítica, así el tercero se 
convierte en una función del self falsa. Funciona como una máscara del 
autocastigo y por lo tanto se convierte en generador de vergüenza más que de 
insight (un ejemplo sería la madre que se preocupa del comportamiento de la 
criatura como evidencia de su propia valía como madre). La capacidad de 



observar sin precipitarnos al juicio es más probable que promueva nuestro 
sentido de responsabilidad, que nuestra capacidad de reparar lo que va mal. 
 
Por lo tanto, quiere enfatizar una distinción crucial entre la función observadora 
que se desarrolla en el espacio de la terceridad y el autoescrutinio que se 
desarrolla sin la música del tercero en el uno. 
 
Sugiere, como ha hecho Cooper (2000) en otro contexto, que lo que ha sido 
entendido como la función materna de contención tiene que ser comprendido 
realmente como un proceso mutuo, para crear un sistema de reconocimiento 
mutuo y de contención que pueda sobrevivir a las crisis y se pueda reparar. En 
ausencia de un tercero compartido, uno a menudo es incapaz de regular su 
nivel de tensión. Cuando el analista, en reacción a la desregulación del 
paciente, intenta volver a regularse adoptando la posición de observación sin 
recrear una acomodación afectiva, el efecto del insight es ampliar la disociación 
para ambos participantes y tal vez llevar a una protesta alarmada por parte del 
paciente (tal como han detallado Spezzano (1993, 1996), Bromberg (2000), y 
Schore (2003)). A menudo detrás de estos casos vemos un principio coercitivo 
de dualidad, un patrón de reactividad en que una persona debe entregarse a la 
otra. Terapeuta y paciente recrean las dificultades originales que el/la paciente 
experimentó al intentar construir una terceridad basada en el reconocimiento 
compartido y en la acomodación asimétrica de la madre. 
 
En resumen: la terceridad presimbólica incipiente, subyace a los cimientos del 
posterior tercero simbólico interpersonal. Sin este tercero incipiente, el diálogo 
se convierte en un mero simulacro de terceridad. En otras palabras, el aspecto 
energético, rítmico, del tercero incipiente, debería participar en el tercero moral, 
cuya “ley” de respeto por la diferencia se desarrolla a partir de esta estructura 
temprana de acomodación a la otredad. De maneras que no siempre 
reconocemos, esta legitimidad impregna nuestras experiencias de bondad y 
proporciona el gran contenedor de los terceros más pequeños que nos 
esforzamos por construir en nuestras relaciones. 
 
La creación de un tercero compartido, con su función contenedora y de 
reconocimiento, nos permite redescubrirnos continuamente en el otro, el otro 
en  nosotros, y la diferencia entre ellos. Es el gran descubrimiento que Stern 
(1985) propuso, de que hay otras mentes por ahí. Y en algún momento, tanto 
del proceso del desarrollo como del terapéutico, podemos empezar a descubrir 
que hay alguien por ahí que ve el mundo de una manera distinta (Hoffman, 
2002). De manera que la subjetividad separada a la vez que reconocedora de 
la madre o del/la analista se convierte en el vehículo de la cosa más preciada, 
que es el amor que proviene de otra persona. 
 
 
Capítulo 4. ¿Qué hacen los padres y cómo lo hacen?, James M. HERZOG 
 
Herzog empieza adelantando la hipótesis que las madres piden a los padres 
que cocreen un espacio psicológico con ellas en el que sea posible que la 
criatura sea ella misma con una cantidad mínima de protección de las 
proyecciones, de los conflictos inconscientes, o de los residuos traumáticos no 



resueltos. Si no son contenidos o valorados, es probable que éstos sean 
perjudiciales y deformen el desarrollo de la criatura. La tirantez no reconocida 
en la relación adulto-adulto a menudo da como resultado una desviación de 
este tipo, entre otros, como describieron Braunswcheig y Fain (1981). Esta 
tirantez compromete la capacidad del padre de ayudar a su esposa a modular y 
manejar las agitaciones internas que puedan interferir con su capacidad de ver 
a su criatura y a su marido como lo que son. 
 
Herzog propone que el padre está admirablemente constituido para asistir a su 
esposa si emplea el principio paterno, una extensión del postulado de 
Chasseguet-Smirgel (1985) de la ley universal por la que el padre representa la 
realidad de las diferencias generacionales y de género. Su tesis es que el 
padre debe mantener activamente una posición que favorezca la 
heterogeneidad y la diferencia individual delante de factores que militan contra 
esta realidad esencial. Sirve esta función recordando a la madre la relación 
sexual y la coparticipación en la experiencia y el manejo de la excitación. 
 
Llama al empuje por la homogeneidad la preferencia “Mr. Rogers” (el deseo de 
la madre de que el padre sea más materno que paterno. Esta presión a 
menudo contiene el deseo, o incluso un decreto, que promulga la suspensión 
de la sexualidad adulta, a la que el padre tiene que responder afirmándola, 
siendo ésta la marca distintiva de una masculinidad y paternidad 
suficientemente buenas. La línea del desarrollo del cuidado de si en el hombre 
le predispone a necesitar y querer mantener los componentes sexuales y 
agresivos de la “conyugalidad” y el dar cuidado incluso cuando la presión para 
la alimentación y el apoyo están necesariamente presentes y predominan. Al 
postular esto, enfatiza la naturaleza cooperativa de la alianza parentogénica 
forjada por un hombre y una mujer que se quieren y la ventaja para la criatura 
si tiene dos figuras parentales cuyas líneas de desarrollo para el cuidado son 
distintas en virtud del género. 
 
Hay suficientes datos de la neuropsicología que apuntan a que la criatura tiene 
menos necesidad de que la madre esté perfectamente sintonizada alrededor de 
los tres meses de edad. Hacerlo así parece facilitar la maduración del córtex 
prefrontal y sus circuitos en desarrollo respecto a la responsividad emocional y 
a la regulación (L. Mayes, 2003, comunicación personal). 
 
Es exactamente en este punto que la demanda paterna de que la madre vuelva 
a la cama y a su excitación conyugal deviene crítica. Él ayuda a la madre a 
estar menos perfectamente sintonizada con la criatura al invitarla a dividir su 
sintonización entre sus partes materna y de esposa. Al mismo tiempo que él 
está disponible para la criatura en su modo de juego interactivo preferido. 
 
La relación entre la sintonía materna y el amor de la madre por la criatura y la 
excitación sexual y el amor de la madre por el padre es un fenómeno complejo 
y variado. Laplanche (1999), Stein (1998) y Fonagy &Target (2003), entre otros, 
han postulado que la excitación sexual del bebé surge en respuesta a la 
seducción materna inconsciente y al desajuste de la sintonía, la que crea una 
representación del self introyectada en forma de extrañeza que luego 



constituye el otro excitante y elusivo. Fonagy ha comparado este proceso con 
el desarrollo del fenómeno borderline. 
 
Toda esta dinámica es contemplada por la criatura de alguna manera visible y 
vital, respecto a si tiene lugar de una manera suave o si encuentra resistencias 
y fijaciones profundas y desviadas. Sus representaciones del “self-con la 
madre-y-con-el-padre” comprenden todas estas negociaciones entre los padres 
y los procesos inconscientes que comportan para ellos. 
 
Ilustración de casos 
Nick 
 
El autor presenta a Nick, un niño de 10 años que se analiza con él. Primero 
presenta a sus padres. Su padre, un diplomático de 50 y tantos. Su madre, una 
educadora que se ha convertido en ginecóloga. La demanda es para el hijo 
pero tal vez también para el padre. 
 
El padre casi siempre consiente a las indicaciones de su mujer. La madre le ha 
puesto un tratamiento estricto para el prurito anal crónico de su marido: tiene 
que tomar nueve baños de asiento al día y eyacular mediante masturbación 
cada mañana y cada noche. 
 
La madre entonces habla de su depresión y de una historia familiar de 
enfermedad bipolar. El padre se relaja. Observo el poder de la madre y la 
disminución de la pulsión del padre. Me pregunto si su sexualidad se ha 
transformado en esta parodia de relación médico-paciente. Me hago la 
hipótesis que estos padres deben haber afectado a la capacidad de su hijo de 
autorregularse y de interaccionar con los otros. 
 
Cuando trabajan juntos Nick trae este material: Texarkana Tranny, el/la 
bibliotecario/a dice: “Sonny, necesitas ayuda?”, y cuando el chico dice “Sí”, ella 
le mete la polla en su confiado culo. Parece una abuela con un moño, y faldas 
largas, pero es un disfraz. En realidad es un tipo vestido de mujer. Nadie 
sospecha porque lo hace en acción. Es muy mala. Entretanto Tex, su alter ego, 
lleva tejanos, botas, camisa de cuadros y un cinturón de piel ancho. Parece un 
chico, pero tampoco acaba de ser correcto del todo. Está solo en su chabola y 
pensando en proporcionar jugosas hamburguesas con queso a las criaturas 
hambrientas del mundo. Tex es un soñador que solo habla pero no hace nada. 
Está abrumado y en consecuencia no hace nada. Es absurdo que lleve el 
cinturón para que no le bajen los pantalones porque probablemente no hay 
nada debajo. 
 
Tranny continúa con sus asaltos, y a pesar de que Nick le pide que no  intente 
pararla, que solo juegue, Herzog insiste en intentar evitar sus ataques. En 
cambio, no está tan motivado por despertar a Tex (contratransferencialmente).  
 
Más adelante Nick y Herzog exploran el mundo de las langostas bebé y sus 
primeros días de peligro. Cuando son arrojadas de la cola de su madre, flotan 
hacia la superficie y son presas de centenares de bocas, sólo unas pocas 



sobreviven para poder tener su primer caparazón y entonces pueden bajar a la 
relativa seguridad del fondo del océano. 
 
No hay presencia paterna para garantizar la seguridad de los pequeños 
crustáceos. Tampoco tienen una guía de “como hacerlo”, ni pueden hablar. No 
tienen ningún entorno de familia contenedor. El autor pregunta si las langostas 
padre y madre tienen una buena relación: cuando la madre remueve la cola, no 
sólo suelta a los bebés sino que también ahuyenta al padre que huye para no 
volver, “sí, sabe lo que es bueno para él”, dice Nick. 
 
La siguiente área de exploración les permite construir una cierta alianza entre 
dos ballenas, pero no para criar sino para destruir pingüinos. 
 
Finalmente fueron absorbidos por la construcción de una casa extraña, que 
había sido construida en un suelo inestable y se desplomaba, y se tenían que 
preguntar sobre qué cimientos se podría tener en pie. La madre tierra tenía que 
tener alguna estructura fiable. Entonces Herzog pudo decir: “Algunas langostas 
y algunos pingüinos viven y son padres. Tenemos que descubrir qué posibilita 
que esto tengo tenga lugar. Tenemos que encontrar porqué Tranny se 
comporta tan mal y porqué Tex está tan inmóvil. Todo esto nos ayudará para 
saber como poner buenos cimientos a la casa”. 
 
Entonces Nick respondió que creía que la madre Tierra no lo podía hacer sola, 
que necesitaba al dios padre, para que se pudiera construir la casa y para que 
el suelo no se abriera. Si miramos las equivalencias entre las langostas, los 
pingüinos y Texarcana Tranny y la madre Tierra, con los detalles reales del 
prurito anal y las eyaculaciones, parece que Nick reconociera que a su padre le 
daban por el culo aun cuando no conociera las maneras específicas. 
 
Colleen 
 
Tiene 5 años y lleva un año en análisis con Herzog. Es hija única. Su madre 
tiene 40 y tantos y su padre 50, y retrasaron su nacimiento hasta que la madre 
se hubo establecido en su carrera. Luego, quedar embrazada fue difícil, y tuvo 
cuatro fetos, de los que tres fueron eliminados y sólo se dejó desarrollar el de 
Colleen (Dos de los tres eran hembras y uno macho). 
 
Siete semanas después del nacimiento de Colleen, su madre desarrolló una 
depresión psicótica, e intentó ahogar a su hija, que sobrevivió, pero la madre 
fue hospitalizada. Tenían una cuidadora pero el padre no se fiaba y se quedaba 
en casa. Tuvo que dejar el trabajo. 
 
Actualmente la madre está en psicoterapia intensiva y el padre está en análisis. 
La pareja no tienen relaciones sexuales, y la madre supone que su marido 
tiene otra amante, porqué él no podía vivir más de 24 horas sin sexo. 
 
Colleen le fue derivada por el analista del padre porque no se podía separar de 
la madre y cuando finalmente la dejaba en la escuela golpeaba a sus maestras. 
 



En sus juegos Colleen y Herzog hablan de falcones, como el padre caza y la 
madre se queda en casa para cuidar de los pequeños. La narrativa del juego es 
que Flora, la madre falcón, es bella y atenta, cuida a los pequeños y les 
mastica la comida que trae el padre. Finalmente se centran en la pequeña 
Flora, que come sólo la comida que le mastica la madre, el padre come con los 
otros pájaros. 
 
Las cosas se complican y Flora madre a veces muerde a la pequeña Flora, y  
un día ésta se cae del nido. El padre no está a la vista, pero la devoción por la 
madre permanece, aún cuando ésta trata de dañarla claramente. 
 
Colleen se pregunta por el padre y los hermanos de la pequeña Flora y explica 
que interesarse por la maldad de la madre es peligroso, porque una se debe 
proteger de estas tendencias asesinas amándola, especialmente si no hay un 
padre protector presente. 
 
Conclusión 
 
En todas las relaciones íntimas hay un tirón hacia la convergencia y la 
identidad (sameness) incluso cuando hay una necesidad de individualidad y 
diferencia. La manera como dos personas, madre y padre, devienen más 
similares y la manera como la sexualidad como el medio para jugar permite una 
posición suficientemente segura para la diferencia y la heterogeneidad que 
caracterizaban a cada miembro de la pareja antes de que el proceso marital 
empezara a tironear para la homogeneización, es, quizás, la historia universal 
de la relación marital. La sexualidad en sus raíces límbicas es el punto de 
reunión natural para la declaración de la diferencia y para que los aspectos 
innatos del self, tanto biológicos como psicológicos, se expresen. Como tal, con 
sus propias versiones de la dominación, la jerarquía, el compañerismo y los 
ciclos de excitación y reposo mutuamente orquestados, permite que la presión 
hacia la identidad (sameness) sea contrarrestada de una manera crítica en el 
modo más fundamental de juego. En ausencia de un sistema así que funcione 
suficientemente bien, la necesidad de manejar estos temas toma otras formas 
menos favorables.  
 
Herzog ha intentado mostrar a través de las experiencias únicas de Nick y 
Colleen como se presentan desde estas formas menos favorables. Las 
adaptaciones suficientemente buenas de las negociaciones madre-padre, y la 
coconstrucción de un entorno suficientemente seguro para las criaturas, 
abundan. Nosotros, los clínicos, estamos en una posición única para elaborar 
una nosología de la patología y una plantilla de la salud y el desarrollo óptimo.   
 
 
Capítulo 5. ¿Qué saben y hacen las madres y las abuelas? Sara RUDDICK 
 
Las abuelas y las madres 
 
Las abuelas son madres; tienen una relación materna adoptiva o biológica 
hacia al menos una de sus criaturas que se ha convertido en padre o madre. El 
estatus de “abuela” difiere con las culturas.  



 
Ser abuela o madre ya es, por el significado de las palabras, estar relacionada 
con niños o niñas. Pero, a diferencia de la madre, la abuela está 
inmediatamente relacionada con, como mínimo, dos conjuntos de niños o 
niñas, dos generaciones, lo que la sitúa en una red de relaciones. 
 
Con este artículo Ruddick está empezando a crear una voz generacional que 
reconozca la distancia temporal, hable con contención y respeto, pero que no 
quede tan atrancada en sus esfuerzos para ser buena que pierda el placer de 
los nietos y las nietas. 
 
¿Qué quieren las madres? 
 
Una madre quiere mantener a sus criaturas a salvo, protegerlas de la 
enfermedad, de los accidentes y de la violencia. Quiere promover sus 
capacidades para el gozo; entrenarlas a comportarse porque desea que sean 
aprobadas por su grupo social, ayudarlas a que progresen en la escuela y con 
los amigos. En la mayoría de culturas “ser madre” significa querer para tus 
criaturas lo que crees que son las cosas buenas de la vida. 
 
Las mujeres que son madres también tienen objetivos y deseos independientes 
(independientes de las necesidades de las criaturas). “Una carrera” o “un 
trabajo escogido”, son símbolos socialmente respetables de deseo 
extramaterno. Los conflictos entre los deseos maternos y los no maternos es 
una característica de las mujeres que son madres, no un problema inesperado 
que les acaece. 
 
Cualesquiera que sean las buenas cosa que una madre desee para sus 
criaturas, sus esfuerzos para proporcionarlas es “trabajo”. Hace unas décadas 
era crucial que este trabajo fuera reconocido como una actividad exigente. 
 
El género se ha mantenido notablemente “inflexible” (Williams, 2000), por 
muchas razones las mujeres todavía hacen una cantidad desproporcionada del 
trabajo de cuidar. A la vez, hay cada vez más mujeres que se implican en 
carreras que elevan “la productividad”. Las mujeres con carreras, o con 
trabajos exigentes, se tienen que enfrentar a opciones difíciles. 
 
Otra opción son las empleadas (nannies) que, aunque solo representan una 
pequeña parte de la población, ha atraído la atención de las críticas sociales, 
las feministas y las madres que las emplean (Romero, 1992, 1997; Wrigley, 
1995; Nedelsky, 1999; Tronto, 2002; Nichols, 2004). 
 
La autora está sorprendida por el carácter elusivo del trabajo de maternaje, lo 
haga quien lo haga. Además, todavía le llama la atención la variedad y la 
persistencia de “culpar a la madre”, la manera como las culturas representan a 
las madres es no solo como tontas o malas sino como responsables de los 
males de sus sociedades (Ladd-Taylor &Umansky, 1998). 
 
El trabajo de maternaje es una mezcla extraña que toca la intimidad, la 
organización directiva de los proyectos de la casa, formar y educar en 



habilidades y valores, luchar a favor de los hijos y las hijas, y enseñarles como 
luchar entre ellos sin grandes heridas físicas o mentales. Cada manera tiene 
sus excesos. 
 
Este trabajo no es menos exigente tanto si lo hace una empleada, una amiga, 
una abuela, o la madre. Pero importa quine lo haga. 
 
Las relaciones maternas son inherentemente íntimas, confusas, como confusa 
es la intimidad, que está sujeta a grandes desacuerdos entre madres. Además, 
el trabajo se nota tan poco que puede que una madre vea poca conexión entre 
sus esfuerzos y la felicidad poco duradera de su hijo o  hija, por no hablar de su 
bienestar a largo plazo. 
 
Por otro lado estas criaturas  a menudo responden a los cuidados de maneras 
que son frustrantes, sino enfurecedoras: quitando importancia a lo que se les 
da, corriendo a la calle, mordiendo a la hija o al hijo de los vecinos, 
abandonado la escuela,… Desde el principio, los niños y las niñas son 
vulnerables al asalto,  no sólo por matones y sádicos, sino también por 
personas exhaustas y enfadadas que les quieren. Desde muy pronto también 
son vulnerables a la humillación y a la vergüenza. La dignidad es la 
contrapartida. Sin lugar a dudas la dignidad de una criatura le debe ser 
reconocida y conferida para que se la haga suya. La criatura “acude a otro” que 
la cuida, y cuyo poder sobre ella es inmenso. Ruega que no será violada, o 
avergonzada, que no será dejada de lado o excluida, aunque sea 
enfurecedora, seductora, decepcionante o agotadora. 
 
¿Qué quieren las abuelas? 
 
Los abuelos y las abuelas parecen fuertemente dotados para querer a sus 
nietos y nietas, cuya relación con ellos es como mínimo triangular. Aunque sea 
joven una abuela está tres generaciones alejada de su nieta, como escribe 
Woodward (1990) “las abuelas nos ayudan a encontrar la salida del mundo de 
Freud limitado a dos generaciones, y del que faltan las mujeres viejas”. Nos 
dan  un sentido de longitud de la vida y también de ciclo de vida. 
 
Una abuela quiere tener relaciones fuertes y estables con sus hijos/hijas. A 
veces se siente impotente ante el poder colectivo de éstos y de su entorno. 
También se da cuenta de que una madre tiene poder para herir y se pregunta 
si puede o si debe intervenir ante las dificultades. 
 
Los abuelos y las abuelas necesitan y quieren experiencias que les permitan 
permanecer curiosos, apreciativos y vinculados al mundo que les sobrevivirá. 
Han tenido experiencias de pérdidas, enfermedades y muertes, y desean 
profundamente una nueva vivencia de amor y completud (Daniels, 2003, 
comunicación personal). 
 
Los abuelos y las abuelas a menudo enferman y se asustan, y entonces 
quieren toda la ayuda que puedan recibir. El último regalo que puede dar una 
figura parental es el ejemplo de acabarse y morir bien. La muerte de los padres 
y las madres y los abuelos y las abuelas puede simbolizar el cuidado dado y 



recibido. Morir bien requiere los esfuerzos de amigos amigas y de los hijos e 
hijas, además de los asistentes médicos formados. Demasiado a menudo “los 
proveedores de cuidados” no pueden sostener suficientemente bien la red de 
cuidados que necesitan. 
 
Abundan las historias de sufrimiento innecesario. Cuando el cuidado depende 
del dinero, de la clase o de la tarifa por servicio, es lamentable. 
 
En la entrevista que la autora llevó a cabo los y las abuelas querían dar algo 
especial a sus nietos, algo que expresara sus valores, sus intereses y a ellos 
mismos. 
 
Seguridad y tristeza 
 
La autora acaba con un apartado dedicado a la guerra de Irak y a la violencia, y 
afirma que “conferir dignidad” y “sostener a alguien en persona” son ideales de 
no violencia.  La seguridad, el miedo de que “se hagan daño” está en el centro 
del maternaje. Acaba diciendo que lo que la violencia destruye una y otra vez 
es la felicidad ordinaria y la confianza. 
 
 
Capítulo &. ¿Qué es una madre? Perspectivas gays y lesbianas sobre la 
parentalidad. Jack DRESCHER,  Deborah F. GLAZER, Lee CRESPI  y 
David SCHWARTZ 
 

“Cuando tenía 20-30 años vi a muchos de mis amigos 
heterosexuales desaparecer a sus cuevas de crianza. Cuando 
alcancé los 40 empecé a ver un fenómeno parecido con mis 
amigos gays y lesbianas. Yo no estaba cómodo con este estado 
de cosas. Cuando supe que el apartamento vacío encima del mío, 
en Chelsea, iba a ser comprado por una pareja de hombres que 
tenían  un niño de dos años, eché de menos nostálgicamente 
aquel tiempo en que vivir en una zona gay significaba no tener 
que soportar el ruido de criaturas en el piso de arriba”. 

(Jack Drescher, El  
Círculo de Liberación) 

 
Historia 
 
Los cambios culturales pueden ser desorientadores. En el 1969 la política del 
movimiento de liberación gay era antiestablishment, antimilitar, y 
antiinstitucional. Muchos escritores gays predicaban a favor de la sexualidad 
gay como subversiva o revolucionaria. Era la era preSIDA. Trágicamente, la 
filosofía de la liberación sexual de los 70 no anticipó la devastación que la 
epidemia del SIDA traería en la próxima década, y que cambiaría los objetivos 
a: conseguir servicios públicos de salud (Shilts, 1987), el derecho a servir en el 
ejército (Shilts, 1993), el derecho a casarse (Sullivan, 1997) y el derecho a 
tener, adoptar y cuidar criaturas (Glazer & Drescher, 2001, D’Ercole & 
Drescher, 2004). 
 



Los gays y lesbianas de finales de los 80 querían encajar en la sociedad, en 
vez de ostentar un radicalismo descarado. En la actualidad, el matrimonio entre 
personas del mismo sexo está en discusión, así como la parentalidad, y son 
parte de una agenda social para  normalizar la homosexualidad. Los valores 
familiares han enraizado y ahora muchos gays y lesbianas se preguntan si van 
a querer hijos antes de decidirse a comprometerse a largo plazo. 
 
Temas psicosociales 
 
Los hombres y las mujeres gays están interesándose crecientemente por al 
opción de transformarse en padres. La disponibilidad de nuevas tecnologías 
reproductivas, de las madres de alquiler, y los donantes de esperma, así como 
la aceptación creciente por parte de las agencias y los juzgados de la adopción 
de gays y lesbianas  (Mamo, 2004) están entrando en un territorio previamente 
desconocido por los psicoanalistas tradicionales. 
 
Muchos padres y madres gays y lesbianas tienden a una autoexploración 
intensiva como preparación para entrar en el nuevo territorio de la parentalidad.   
El hacerlo les deja especialmente bien equipados y preparados para ser padres 
y madres (Baran y Pannor, 1989). A pesar de esto la decisión de ser padres o 
madres les puede evocar muchos cambios en la experiencia del self.  
 
Algunos gays y lesbianas hacen el duelo por no poder procrear mediante 
medios tradicionales. Un duelo no resuelto puede impedir a algunas mujeres 
lesbianas tener hijos en su relación; otras pueden experimentar una sensación 
de inadecuación y fraude si su maternidad no ha sido obtenida por medios 
heterosexuales. Aunque este tipo de duelo también puede afectar a hombres 
gays y a parejas heterosexuales que se apoyan en las tecnologías 
reproductivas. 
 
Pueden surgir temas de competitividad entre parejas gays para decidir quien de 
los dos será  donante para inseminar una madre de alquiler. Algunos lo 
resuelven mezclando los espermas. Como sucede a menudo uno de los padres 
puede ser identificado erróneamente como la “madre real” o el “padre real”. El 
padre no biológico/no legal puede tener que afrontar sentimientos inesperados 
de rabia y rechazo en vez de la esperada felicidad y excitación.  
 
Otra preocupación de algunas lesbianas, especialmente cuando piensan en 
una inseminación con donante, es si la madre biológica tendrá un vínculo más 
fuerte con la criatura. 
 
Crespi (2001) encontró, en una exploración con entrevistas, que si la otra 
madre se involucraba activamente en los cuidados, tenía el mismo potencial o 
incluso más, para un vínculo fuerte. Estar al cuidado de la criatura también 
puede hacer surgir sentimientos competitivos.  
 
Cuando las figuras parentales pueden tomar un papel más o menos igualitario 
en la mayor parte de las rutinas diarias, la criatura parece vincularse 
relativamente igual con ambas, aún cuando se manifiesten preferencias típicas 
de determinada edad, ocasionales, transitorias y cambiantes.  



 
Lo que está claro es que la figura parental que asume el cuidado principal, sea 
biológica o no, es la que establecerá un vínculo más claro con la criatura, sean 
las parejas homo o heterosexuales. 
 
Este fenómeno se ha observado también en familias heterosexuales en las que 
el padre asume la función nutricia primaria (Pruet, 1981). De todas maneras, 
cuando la figura nutricia primaria también es la figura parental biológica, hay 
más potencial para que surjan sentimientos de exclusión y que la figura no 
biológica se sienta periférica. 
 
Cuando una de las figuras parentales ha tenido un papel biológico, la otra 
(padre gay o madre lesbiana) se puede encontrar en una posición rara, porque 
además puede que no tenga estatus legal en relación a la criatura. Sin relación 
legal, biológica, ni nutricia primaria, esta figura se tiene que inventar un papel 
social, sin constructores socialmente definidos que legitimen su estatus 
parental, y sin modelos con los que identificarse, a menudo estas figuras no 
son reconocidas en absoluto como parentales (Tasker y Golombok, 1997). 
 
El fuerte deseo de maternaje de una mujer puede estar acompañado por un 
sentido igualmente fuerte de tener derecho a ser la cuidadora primaria 
(Crawford, 1987). Puede ser difícil organizar los propios sentimientos de 
exclusión o rechazo cuando la criatura muestra una preferencia. 
 
El psicoanálisis históricamente ha definido el papel del padre en los primeros 
años de la vida de la criatura como de apoyo y de protección a la díada madre-
criatura (Winnicott, 1956). O que promueve la exploración y el desenredo del 
lazo simbólico con la madre (Mahler, Pine & Bergman, 1966). Sin embargo, en 
familias en que el padre es el cuidador primario (Pruet, 1983) éste tiene la 
capacidad de nutrir y de vincularse tan profundamente como una madre, si ha 
tenido identificaciones positivas fuertes con su propia madre. 
 
De forma parecida, si una madre lesbiana puede apelar a una identificación 
positiva con su padre, probablemente podrá asumir un papel de apoyo, 
estimulación, y mediación de una manera no conflictiva. Mientras que a una 
lesbiana que se haya desidentificado de la madre (Schwartz, 1998), pero que 
esté conflictuada en relación con su padre le puede ser difícil definir su papel 
como figura parental si no es la cuidadora primaria. Este sentimiento puede ser 
más difícil si, además, ha intentado concebir sin éxito. De nuevo, hay tan pocos 
arquetipos en la cultura que apoyen a una mujer en el papel coparental que 
difícilmente encontrará validación y confirmación social. 
 
También debemos mencionar que las madres biológicas tampoco están 
completamente libres de los estresores que supone navegar en la dinámica de 
la relación de madre lesbiana.   
 
Más problemático y potencialmente más destructivo es el caso de una persona 
que no ha sido suficientemente cuidada y todavía necesita una relación de dos, 
y entra en una relación de tres, por la maternidad. 
 



Las familias gays y lesbianas, además, pueden ser rechazadas al ser 
contempladas como anómalas o desviadas. Situaciones así se pueden dar 
cuando la criatura decide presentar sus dos madres o sus dos padres a todo el 
mundo a la vista, dentro de un autobús, por ejemplo.    
 
El primer trabajo de investigación sobre criaturas que nacieron de madres 
lesbianas ya tiene casi un cuarto de siglo (Kirkpatrick, Smith y Roy, 1981). Sin 
embargo, no hay todavía suficientes y las madres lesbianas y los padres gays 
tendrán inevitablemente que afrontar las cuestiones acerca del nacimiento de 
sus criaturas y experimentaran una tensión creciente al tener un tipo de vida de 
familia del que no hay modelo. Tal vez también tendrán que hacer frente a 
discriminaciones contra sus criaturas. 
 
Por otro lado, la aceptación social creciente ayuda a las lesbianas y a los gays 
a ampliar su experiencia en sus roles como mujeres y hombres, yendo más allá 
de lo que significaba ser lesbiana o gay en las generaciones precedentes. A 
medida que las madres lesbianas y los padres gays sean más visibles, entrarán 
crecientemente dentro del reino de la indagación psicoanalítica. Queda la 
pregunta de si el psicoanálisis ya está preparado para la tarea de entender sus 
vivencias. 
 
Deconstrucción de la madre  
 
¿Qué es una madre? Se preguntan inevitablemente las figuras parentales del 
mismo sexo, y un número creciente de madres y padres heterosexuales. Hace 
más de medio siglo, uno de los pensadores más innovadores del psicoanálisis 
hizo una aproximación a esta cuestión indirectamente, intentando responder a 
la pregunta de qué es un bebé: 

“… la unidad es el conjunto individuo-entorno. El centro de gravedad del 
ser no empieza por el individuo. Es el conjunto total. Por cuidado, 
técnica, contención y manejo general suficientemente buenos, la cáscara 
se va quitando gradualmente y el hueso (que se nos aparece como el 
bebé humano) puede empezar a ser un individuo”. Winnicott, 1952, 
p.99). 

 
Medio siglo más tarde, un programa de televisión norteamericano, The rugrats, 
recoge el tema justo donde Winnicott lo dejó. En el día de la Madre varias niñas 
y niños le explican a Chuckie, un amiguito cuya madre murió: “Una madre te 
quiere, te alimenta y te cuida”. En un momento de insight postmoderno Chuckie 
se da cuenta de que él también tiene madre y proclama felizmente que es su 
padre! 
 
Así pues, ¿qué es una madre? Con pocas excepciones (Glazer y Descree, 
2001; D’Ercole y Drescher, 2004) los/las psicoanalistas raramente van a esta 
cuestión desde una perspectiva gay y lesbiana. Muchas formulaciones 
analíticas están enraizadas en teorías del desarrollo basadas en 
constelaciones familiares del siglo XXI. Esto lleva inevitablemente a algunos 
analistas a patologizar los esfuerzos de parentalizar que hacen los gays y las 
lesbianas. 
 



Los/las psicoanalistas heterosexuales en su mayor parte han ignorado los retos 
teóricos que suscitan el número creciente de padres y madres gays y lesbianas 
y sus familias. Mientras hay un número creciente de analistas gays y lesbianas 
que han intentado entender, en general, las vidas gay y lesbiana de una 
manera deconstructiva. 
 
El concepto de madre3 no es un concepto ordinario para deconstruir. El rango 
de implicación de madre es grande y diverso. En la cultura psicoanalítica, se 
puede ver que madre abarca lo personal, lo teórico, lo clínico y lo político. De 
una u otra manera, cada uno existe en relación a la autoridad de múltiples 
madres. 
 
La madre es un ser y un modo de relación que significa simultáneamente 
vulnerabilidad, autoridad, fecundidad, feminidad, seguridad, nutrición, poder, 
generosidad, y tipos específicos de sabiduría, entre otras cosas. La madre 
requiere respeto, amor, temor, veneración, protección y humildad. 
 
Así pues, desde una perspectiva queer, deconstruir madre significa tomar en 
consideración su estatus privilegiado, dado por supuesto, insertado en ciertas 
áreas de interés político, en particular respecto al estatus de las mujeres, la 
idealización de la heterosexualidad y el natalismo. En consecuencia, al 
deconstruir madre su degradación también es necesariamente parte del 
asunto, y la ansiedad significativa no puede estar lejos (uno de los autores 
localiza sus primeras deconstrucciones en 1973, cuando, siendo profesor de 
psicología, explicaba que no había datos que sugirieran que la madre biológica 
hace una contribución única a la crianza de la criatura que no se pueda obtener 
de otra manera, como, con la adopción, un miembro de la familia extensa, o 
alguien empleado. Las reacciones de los estudiantes hombres fueron ansiosas 
y temían que “se les quitaran” sus bien queridas madres. Este autor entonces 
estaba preocupado por los ataques conservadores a los esfuerzos para apoyar 
económica y psicológicamente a las madres que trabajaban). 
 
Conclusión 
 
De hecho, la ansiedad asociada a la degradación deconstructiva de la madre 
puede subyacer a alguna de las resistencias culturales a la parentalización gay 
y lesbiana. Puesto que la categoría madre es una tendencia cultural naturalista 
o esencialista, entonces para algunos la simple existencia de padres y madres 
gays y lesbianas amenaza el “orden natural” socialmente construido de la 
sexualidad humana. ¿Cómo puede ser “natural” tener dos madres o  no tener 
madre biológica? 
 
En las religiones, el arbitro de lo que es natural es, o bien una deidad o una 
colección de escritos atribuidos al deseo de la deidad. En ciencia, la 
determinación de lo que es natural a menudo descansa en una visión 
antropomórfica de la evolución o de los procesos evolutivos que “supone” que 
los seres humanos se comportan como la naturaleza quiere. En psicoanálisis, 
no está muy claro donde buscar una definición de naturaleza. Hace cien años, 

                                                 
3
 En cursiva en el original. 



Freud (1905) desvergonzadamente intentó ligar su propia visión psicológica del 
orden natural de la sexualidad humana a las teorías biológicas de su época. 
 

“El resultado final del desarrollo sexual se basa en lo que se conoce 
como la vida sexual normal del adulto, en que la búsqueda del placer 
aparece bajo el dominio de la función reproductiva y en la que los 
instintos que la componen, bajo la primacía de una única zona 
erotogénica, forman una organización firme dirigida hacia un objetivo 
sexual vinculado a algún objeto sexual extraño” (p. 197) 

 
Muchos en el mundo psicoanalítico de hoy ya no subscriben las teorías 
sexuales de Freud. Aunque los modelos heterosexuales de reproducción y las 
familias nucleares todavía sirven como narrativas culturales convincentes, 
incluso entre los analistas interpersonales y relacionales, del mismo modo que 
hicieron con Freud. Como hemos visto, a menudo los constructos basados en 
modos heterosexuales tradicionales de reproducción afectan el modo como las 
parejas gasy y lesbianas se perciben a si mismas, sus relaciones íntimas, y sus 
familias. Estos constructos también afectarán inevitablemente la manera como 
los psicoanalistas perciben a los padres y las madres gays y lesbianas. No 
obstante, las tecnologías reproductivas están creando un nuevo tipo de 
revolución sexual y de género. Los psicoanalistas tendrán que considerar el 
impacto que tendrán estos cambios en sus teorías y prácticas. 
 
La resistencia muy humana a desprenderse de lo familiar, especialmente de lo 
familiar asociado a orden, claridad, y a un poquito de certidumbre, enlentecerá 
los esfuerzos de los psicoanalistas para examinar honestamente estos 
conceptos. Una exploración así puede requerir que los psicoanalistas giren sus 
instrumentos de investigación únicos hacia las asunciones fundamentales que 
están detrás de las ideologías predominantes del género, la sexualidad, la 
familia y la economía política. El hacerlo puede llevar al descubrimiento de que 
algunas fuerzas perjudiciales para el crecimiento humano están incrustadas en 
algunos de los conceptos psicoanalíticos más apreciados, que han sido dados 
por supuestos, como el de madre. No obstante, el compromiso explícito de 
incluir un examen psicoanalítico específicamente de nuestras asunciones más 
fundamentales (especialmente aquellas que aparecen como las más inocentes) 
puede introducir algunos elementos para limitar y revertir el daño que los 
axiomas no cuestionados pueden hacer.   
 
 
Capítulo 7. Es una figura parental (Es evidente)4. Se necesitan nuevas 
narrativas de familia. Adria E. SCHWARTZ                    
 
Schwartz introduce su artículo de esta manera: “Cuando pienso en él me 
acuerdo de cuando le conocí. Llegó a la consulta con Vicki en lo que parecía un 
depósito de oxígeno verde lleno de esperma congelado, envuelto con hielo 
seco. Aquella tarde, Vicki, mi paciente, inseminó a su pareja Margaret. Nueve 
meses más tarde nació Josh. Ahora tiene siete años y toca el cello. Tiene un 
hermanito, Andrew, del mismo donante, pero nacido de Vicki. Cada niño tiene 
                                                 
4
 En inglés el título es: It’s A(p)Parent. Un juego de palabras entre “parent” que significa figura parental, 

y “apparent” que significa evidente, manifiesto. 



dos madres, pero de alguna manera Josh es de Margaret y Andrew de Vicki – 
no necesariamente en las mentes de los niños, sino en las de sus madres. En 
relación con su hijo no biológico, cada una encuentra difícil sentir que es su 
“madre real””. 
 
Tenemos que repensar las maneras como teorizamos acerca de las familias, 
dada la desgenerización de la parentalidad que ha tenido lugar en la familia 
postmoderna, y dada la obsolescencia del triángulo edípico universal como la 
estructura que determina el género, la orientación sexual, y otros aspectos fijos, 
según se afirma, de la identidad. 
 
Ahora reconocemos que el género y la sexualidad no son identidades unitarias 
sino que funcionan en un continúo de cambio y modulación, figura y fondo.  
 
Stern (1989, 1991) ha sugerido que nuestras representaciones internas más 
tempranas son de patrones relacionales, de historias interactivas acumulativas 
con otros significativos. Entonces, desarrollar la teoría relacional permite la 
posibilidad de un sistema de figuras cuidadoras de quienes no hay que dar por 
supuesto el género, la orientación sexual o la relación biológica con sus 
pequeños5. Esta es la base de las nuevas narrativas de familia. 
 
Cuando las mujeres lesbianas son madres se unen a las heterosexuales en 
una organización particular de la identidad que participa de una ideología de 
género más tradicional. Pero pueden surgir problemas si una es la madre 
biológica, y probablemente cuida a la criatura, y la otra se queda fuera, con 
sentimientos de envidia, exclusión e inseguridades acerca del apego. Puede 
ser más complicado aún, si una de ellas no puede tener hijos. 
 
Schwartz he trabajado con cierta cantidad de parejas en que las madres no 
cuidadoras han expresado sentimientos de exclusión de la díada primaria. Se 
han sentido mal cuando la criatura de 3 ó 4 años las han rechazado. 
 
La familia de Josh es representativa en este sentido: dos madres lesbianas, 
cada una madre biológica de uno de los niños. Cada una quería satisfacer su 
potencial biológico de maternar – su maternidad “esencial”. De alguna manera 
estas mujeres cayeron en una red de ideología de género tradicional que solo 
podía admitir una “madre real” lo que dejaba a la otra madre temiendo perder 
su lugar en la familia. Esta pérdida se agudizaba más porqué había crecido 
sintiéndose “no una chica real”, de manera que colaboraba inconscientemente 
a esta asimetría. 
 
Cuando las dos figuras parentales de una pareja lesbiana desean dar a luz, 
deben decidir quien de las dos lo hará primero. En el caso de Vicki y Margaret 
empezó Margaret, porqué era mayor que Vicki (treinta y tantos) y porqué Vicki, 
en análisis, todavía no se sentía preparada, como reflejaban sus sueños, su 
historia emocional en su familia y su homofobia internalizada. 
 

                                                 
5
 Cursiva en el original. 



Uno de los resultados de este análisis es que, cuando se sintió a punto, Vicki 
decidió embarazarse y dar un hermano o hermana del mismo donante a Josh. 
Vicki se ha podido sentir una “madre de verdad”, a pesar de sus miedos. 
 
Incumbe a los clínicos y a las teórica incumbe reconfigurar la familia psíquica. 
Debemos reconocer las limitaciones del una-vez-fundamental triángulo edípico, 
de manera que nos podamos representar con más precisión las familias tal 
como son hoy. El enfoque intersubjetivo relacional nos ha permitido ser 
conscientes del impacto de las subjetividades de las personas cuidadoras 
significativas. 
 
Puesto que en las familias con figuras parentales del mismo sexo hay una 
figura parental biológica ausente, la constelación primaria consiste en un 
mínimo de cuatro personas más que de tres, siendo la cuarta el donante del 
esperma. En las de padres gays, es la madre biológica. En estas familias, lo 
mismo que en las adoptivas, las figuras parentales biológicas llevan la historia 
genética de la criatura, una sombra de algo difícil de ver.  
 
Los datos clínicos esperan el momento en que haya mayores cantidades de 
criaturas y de familias que utilicen formas alternativas de concepción, o que las 
criaturas adoptadas de distintas configuraciones familiares entren en la arena 
psicoanalítica. 
 
Las familias con figuras parentales gays o lesbianas han estado en la 
vanguardia de de las narrativas de familia cambiantes y han cambiado las 
normas culturales y las comprensiones psicológicas de la reconceptualización y 
la desgenerización de la parentalidad. Las clínicas y los teóricos  tienen que 
reconocer estas nuevas familias y tratar los temas clínicos a medida que vayan 
surgiendo, mientras reconocen que estos temas irán cambiando a medida que 
las narrativas de las nuevas familias vayan evolucionando.        
 
 


