¢ Qué quieren las madres? Perspectivas del desarrollo, retos clinicos.
Resena de la primera parte del libro de 2005: What do mothers want?
Developmental Perspectives, Clinical Challenges, de Sheila Feig, compiladora,
Hillsdale: The Analytic Press.

Autora de la resefia: Concepcié Garriga

Este libro es una compilacion de las ponencias que se hicieron en el congreso
¢, Qué quieren las madres?” organizado por la William Alanson White Society.
Los articulos que constituyen esta compilacion son contribuciones de autores y
autoras extraordinarios por sus aportaciones punteras en diversos campos del
psicoanalisis contemporaneo: Daniel N. Stern (en el de la intersubjetividad),
Jessica Benjamin y Nancy J. Chodorow (psicoanalisis y feminismo), Jack
Drescher (parentalidad homosexual), Rosemary H. Balsam (historia), etc.
Debido a la excelencia de la mayoria de las contribuciones esta resefa es muy
extensa, por lo que la he dividido en dos partes. En ésta resumo los siete
primeros capitulos. Los siete restantes quedaran para el proximo numero.

La razon por la que opto por la extension es la tematica. La maternidad es una
tematica abordada muy lateralmente por la teoria psicoanalitica, que aqui esta
desarrollada en toda su plenitud, con sus multiples implicaciones dentro de los
discursos contemporaneos: en relacién con el género, con la homosexualidad y
la heterosexualidad.

El escrito de esta resena me obliga a hacer un esfuerzo con el lenguaje. Para
no utilizar el genérico masculino “nifios” para referirme a los nifios y las nifas,
pero del que las nifas quedan excluidas, recurro al vocablo neutro “criaturas”.
En vez de la palabra “padres” para designar al padre y a la madre de una
criatura recurro a la expresion figuras parentales, mas incluyente. En castellano
hay que decir “paternidad” para referirse a la funcion parental, que tanto puede
ser la maternidad como la paternidad. El vocablo parentalalidad es el que
recoge estas funciones.

Introduccion de la compiladora

Sheila Feig Brown era amiga y colega de la psicoanalista Gloria Friedman, que
murié de un cancer de pecho en 1991. Sheila tuvo ocasién de mantener
conversaciones con Gloria, antes del final de su vida, sobre los hijos y
alrededor de ellas mismas como madres, de las que en 1993 surgié un grupo
de reflexién entre psicoanalistas que también son madres. El encadenamiento
de acontecimientos posteriores fueron los que dieron lugar al congreso y a la
edicion del presente libro, que no podia tener otro titulo que el juego de
palabras surgido de la bien conocida frase que Freud escribi6 a Maria
Bonaparte: ¢ Qué quieren las mujeres?.

Sheila recuerda lo obtusos que fueron Freud y sus leales colegas acerca de las
mujeres, como madres y como hijas, aun cuando otras mujeres que a su vez
eran madres e hijas, le ofrecian informacion mas clara y relevante (Horney,
1924, 1926; Klein, 1928; Deustch, 1930).



Después de hacer un largo recorrido por la literatura psicoanalitica Feig
concluye que “a nivel tedrico y de forma creciente en la vida real, ya no se
considera a las madres las Unicas responsables de los resultados del desarrollo
de sus criaturas” (p. xx).

Empieza revisando a Freud (1908, 1924, 1931) de quien afirma que
“‘manteniéndose en la perspectiva cultural prevalerte y anclado en la centralidad
y poder del padre, Freud teorizé que las mujeres eran inferiores a los hombres
en todo excepto en el cuidado de las criaturas, de los maridos y de los
hermanos... Freud nunca reconocié que las mujeres tuvieran un desarrollo
biopsicosocial unico y su propia subjetividad particular, ni que estos aspectos
fueran de valor y requirieran estudio por derecho propio (Thompson 1941,
1942, 1943; Rich, 1976; Chodorow, 1978).

En el siglo XX se llevaron a cabo estos estudios, e incluian la subjetividad de
las madres (Lazarre, 1976; Reich, 1976; Chodorow, 1978; Benjamin, 1988;
Ruddick, 1989); la variedad de representaciones de la maternidad (Bassin y
cols, 1994) y las interacciones entre los cuerpos (con género) con el desarrollo
psicologico (Gilligan, 1982; Butler, 1990; Chodorow, 1992, Benjamin, 1995) y
todas las dimensiones cruciales del ciclo de la vida de una mujer.

También los hombres han reexaminado sus propias necesidades y deseos
como hijos, maridos, padres, proveedores de la familia (Demos, 1982; Rotundo,
1993; Silverstein y Rashbaum, 1994) con el resultado de una reevaluacion de
los roles de género tradicionales. Ruddick (1994) por ejemplo, afirma que el
trabajo maternal y paternal tanto puede ser realizado por los hombres como por
las mujeres y que éstos pueden estar biolégicamente relacionados o no con la
criatura... So6lo con una exploracion detallada de nuestras relaciones mas
tempranas llegaremos a entender bien cuantas madres y cuantos padres
todavia continuan animando los roles de género tradicionales que mantienen
valores patriarcales y antifeministas (Lazarre, 1976, Rich, 1978; Gilligan, 1982;
Olivier, 1989; Silverstein y Rashbaum, 1994; D’Ercole y Drescher, 2003).
Mientras tanto el psicoanalisis también ha evolucionado desde el paradigma
clasico de Freud, de la teoria de la pulsion y una persona, a la perspectiva
interpersonal y relacional de dos personas (Greenberg y Mitchell, 1983; Gill,
1994), hasta la comprensién de que “la realidad psiquica opera dentro de una
matriz que incluye tanto los reinos intrapsiquicos como los interpersonales”
(Mitchell, 1998), p. xx.

Los ultimos descubrimientos (en los recientes 25 ultimos afios) de la psicologia
cognitiva, de la neurologia infantil, de la psicologia del desarrollo, de la
investigacion en terapia familiar, asi como en psicoanalisis, son consistentes:
el/la cuidador/a primario/a es decididamente significativo para el desarrollo
emocional, neuroldgico y cognitivo de la criatura. Es mas, la calidad del ajuste
en los anos mas tempranos informa del ajuste emocional y social mas tardios,
asi como del rendimiento académico (Goldberg, Muir y Kerr, 1995; Cassidy y
Shaver, 1999). La consistencia del cuidado también tiene importancia. Las
criaturas evolucionan mejor con sélo unos pocos cuidadores primarios durante
sus afos preescolares (Hardin y Hardin, 2000).



Tener un mejor conocimiento de lo que significa un buen cuidado infantil ha
hecho que las opciones que una madre tiene que tomar sean
incuestionablemente mas complejas que nunca. Hay muchas situaciones
sociales desde las que encarar este hecho, pero lo que va quedando claro para
muchas, haciendo caso de la sabiduria del feminismo, es que tienen que crear
un equilibrio satisfactorio entre las necesidades de sus criaturas y sus propias
necesidades y deseos personales y parentales. Son conscientes que la
maternidad es una tarea demasiado grande para una persona. Estas madres,
necesitan, quieren y piden apoyo de sus parejas maritales/parentales, de los
miembros de la familia extensa, dependiendo de sus medios econdmicos, de
ayuda contratada, y de pares que también son madres (Young-Elisendrath,
1999).

Pero es un hecho triste que la mayoria de las madres en Estados Unidos —y en
Espafa lo mismo- no tienen suficientes recursos econdmicos o sociales que
proporcionar a sus criaturas, y mucho menos se pueden permitir el lujo de
escoger entre cuidados infantiles de calidad o convertirse en madres a tiempo
completo. Se necesitan desesperadamente servicios publicos para las criaturas
y las personas que los cuidan. En estas condiciones muchas madres tienen
que hacer frente a realidades duras y agotadoras.

Parte 1: Lo que las madres necesitan y quieren.

Capitulo 1. El paisaje psiquico de las madres. Daniel N. STERN

Lo que quieren las madres no es algo que un hombre debiera contestar. Lo que
hace Stern es describir lo que son las madres, desde su perspectiva de
observador. Va a describir a las madres primerizas, pero advierte que mucho
de lo que dira se aplica también a las que lo son por segunda o tercera vez,
también a los padres, abuelos o a la persona que sea cuidadora primaria.
Cuando habla de madre habla de cuidadora primaria, sea quien sea.

Cuando hable del paisaje psiquico de la madre se referira a la corriente
principal de la narrativa occidental, que encaja bien con aspectos de la
psicologia, de la biologia, de la cultura y de la politica de las mujeres.

También hay que clarificar la nocién de organizaciones mentales. En psicologia
clinica, en particular para los pensadores de los sistemas motivacionales,
entender porqué la gente vive de la manera que lo hace requiere la formulacion
de algun tipo de historia o de realidad organizadora. Esta historia hace
coherente lo que las personas piensan, sienten, hacen y dicen. Stern encuio la
nocion de “la constelacién maternal” para nombrar uno de estos sistemas
organizadores motivacionales (Stern, 1995) que capta la esencia de algun tipo
de organizacién mental, que es, como minimo semiestable, que tiene sentido
clinico, y duracién variable.

Las madres, los bebés y los amantes



., Coémo es la constelacién maternal? Lo que Stern va a decir lo ha pensado
recientemente, por lo tanto no esta en su libro de 1995: La mayoria de las
madres o bien se enamoran de sus bebés, o quisieran, o desean que pudieran,
o lamentan no haber podido. Enamorarse es uno de los aspectos mas
abarcativos del paisaje psiquico de la madre.

Un aspecto fascinante del enamoramiento es que es un estado mental
organizador, no Uunicamente de la maternidad, por supuesto, que
probablemente la madre ya ha experimentado, y que por tanto ya lo tiene
engrasado. Enamorarse es una organizacion mental especial que impregna
completamente el mundo de la percepcion durante un periodo de tiempo. Es
uno de los organizadores mas potentes que conocemos.

Lo mismo que hacen los amantes cuando se enamoran, que piensan una y otra
vez que la persona que quieren es la mas maravillosa y la mas hermosa, lo
mismo hacen las madres. Creen, de verdad, que sus bebés son las criaturas
mas extraordinarias de la tierra, y actuan sintiéndolo asi. Si tu amante cree que
eres mejor de lo que eres, acabas siéndolo de alguna manera. Esto es lo que
Vygotsky (1962) describi6 como la zona de desarrollo proximal, que significa
que la madre va un poco por delante del punto de desarrollo donde esta la
criatura; asi lo empuja.

Otra caracteristica del enamoramiento es la manera como se miran. Los
amantes se miran mucho rato. Las madres -y los padres implicados- y los
bebés se pueden mirar sin parar, de una manera tan intensa que ni la una ni la
otra haria con ninguna otra persona. Como perdiéndose en su mirada. Un tipo
de lectura del alma que promueve el contacto intimo que produce la vinculacién
y el apego.

Una tercera caracteristica del enamoramiento es que haya un tipo de
interpenetracién o inmersién mental en el otro sin pérdida de si. Esta inmersién
supone estar hipersensible a lo que pueda pensar, sentir, desear, se pueda
proponer esta persona. Lo que se esta produciendo es ni mas ni menos que la
intersubjetividad (Stern, 2004), que puede ser verbal o no verbal, y que tiene
distintos nombres, como la identificacién, el contagio emocional, o la
identificacion proyectiva. Nos estamos dando cuenta de que las raices de la
intersubjetividad son varias y que tienen una fuerte base neurocientifica, como
las “neuronas espejo” (Gallese, 2001), que permiten una vivencia como de
estar en la piel del otro, porque disparan las mismas neuronas. Otra
caracteristica son los “osciladores adaptativos” (Port y van Gelder, 1995), que
sin relojes del cuerpo que permiten la coordinacidn y sincronizacién de
acciones entre personas, de manera que cada una experimenta la
temporalidad del comportamiento de la otra sin pensar en ello, de manera que
cada una esta dentro del cuerpo de la otra asi como en su propio cuerpo. En el
autismo la capacidad de intersubjetividad aparece limitada o ausente.

La cuarta caracteristica del enamoramiento es que hay simetria fisica en los
movimientos entre los amantes, una buena sincronizacidon espacio-temporal.



El quinto factor del enamoramiento es el deseo de estar cerca de la otra
persona.

El sexto, es el deseo de tocarla, de abrazarla, de estar cerca y tener contacto
fisico (sexo aparte). Los amantes, lo mismo que las madres y sus bebés, se
tocan, se cogen las manos, se apoyan entre si, se acarician la cara y la cabeza.
Se ha observado que cuando las madres ven a sus bebés por primera vez
(Klaus y Kennel, 1976) primero les tocan las manos y los pies, y luego, muy
suavemente, van hacia el centro, lo mismo que los amantes cuando se tocan
por primera vez.

La séptima caracteristica es que los amantes se tienen en mente
permanentemente (Stern, 1985). Recientemente hemos sabido que
aproximadamente el 50% de las criaturas de 5 a 12 afos tienen un/a amigo/a
imaginario (Stern, 2004). Pensar en un companero imaginario es fascinante
porque significa que uno esta frecuentemente teniendo interacciones mentales
con una persona virtual con la que comparte pensamientos, sentimientos,... y
que sabe que la otra también los comparte. Parece como si la criatura naciera
preparada para encontrar a otra y puede que primero sea virtual para ser
sustituida por una real en otro momento.

El octavo factor que tienen en comun el proceso madre-bebé y el enamorarse
es el habla de bebé (baby talk). Las uUnicas ocasiones en que los adultos
hablan como bebés es cuando se enamoran, excepto en la patologia.

El noveno parecido es la construccion conjunta de un mundo unico. Un aspecto
interesante de los amantes es que no comparten el mismo mundo al principio,
pero lo acaban construyendo juntos. Esto es lo que hacen las madres y los
bebés para construir el lenguaje, por ejemplo.

El ultimo aspecto que quiero sefalar del enamoramiento es el altruismo, que
consiste en que uno no puede imaginar la vida sin la presencia de la otra
persona.

En realidad, todas las caracteristicas del enamoramiento son temas clinicos
cruciales a la hora de evaluar hasta que punto una madre esta involucrada con
su criatura y viceversa, y que deberiamos considerarlos parte de nuestro
sistema emocional entero.

Los miedos de la madre

Los miedos de la madre aparecen tan pronto como ella llega a casa con su
bebé con una unica preocupacion principal: ¢ puedo mantener a mi bebé con
vida? La verdadera pregunta detras de esta es: ¢ soy un animal competente?
¢ Puedo mantener viva la proxima generacion de la especie?

Cualquier fracaso en esta area es psicolégicamente masivo, un gran trauma,
de manera que la madre que acaba de tener un bebé se levanta por la noche
para ver si esta respirando; se preocupa por si le resbala de las manos



enjabonadas mientras le esta bafiando y se ahoga, o se golpea; en definitiva
vive en un mundo de preocupaciones.

La concepcidon psicoanalitica de estos fendmenos ha sido terriblemente
destructiva y mal dirigida, porque los conceptualiza como ambivalencia por la
presencia simultanea de grandes miedos y gran amor. Pero qué otra cosa
puede haber cuando la naturaleza “desea” desesperadamente la supervivencia
del bebé y construye para ello mucha redundancia. Esto significa que la madre
esta organizada neuronalmente para ser hipervigilante. Entonces, esto es lo
que debe hacer, tener estos miedos y actuar en consecuencia. Llamar
ambivalencia, es decir, sugerir que tal vez la madre no acaba de querer a la
criatura esta completamente fuera de lugar.

De todos los miedos mencionados en la literatura: de la propia muerte, de
aislamiento, de castracion, de fragmentacion, de las serpientes, los truenos y
los ruidos fuertes, en ningun lugar se menciona que el mayor miedo es el de no
poder mantener la supervivencia de otra persona. Es el miedo con el que viven
las madres.

Las madres también necesitan a mujeres mayores mas experimentadas a su
alrededor, y si no estan disponibles, las fantasean. Uno de los primeros
cambios que experimenta la mujer embarazada o la nueva mama, es que se le
despierta el interés por las otras mujeres, y por su propia madre, y vuelve a
evocar la naturaleza de la relaciéon que ha tenido con ella, fuera ésta positiva o
negativa. También experimentan el correspondiente declive en el interés por
los hombres.

La Entrevista de Apego para Adultos y la teoria del apego de Main, Kaplan y
Cassidi (1989) han mostrado que uno de los determinantes mas importantes de
cdmo va a actuar respecto a las conductas de apego con su bebé es como
estuvo con su propia madre cuando ella era nifia, y todas las mujeres odian
esta idea. En realidad lo que ocurre es que la madre de la nueva madre es una
guia para ella, un punto de referencia, al que seguir o del que alejarse.

En culturas mas tradicionales las madres estan rodeadas de mujeres mas
experimentadas. Es rara la idea de una madre sola, o con su marido, que es
tan comun de la cultura moderna. Lo que hacen las mujeres, entonces, es
recrear la forma del poblado tradicional con los medios de comunicacion
actuales.

Las nuevas madres reciben un promedio de 12 contactos al dia con mujeres
experimentadas, segun un estudio piloto que Stern dirigié en el hospital de
Boston.

Algunas consideraciones adicionales

Stern afirma que en su equipo se estan empezando a dar cuenta de que
probablemente la manera mas potente y mas barata de terapia con madres y
bebés en riesgo es alquilar mujeres visitadoras que no sean profesionales, pero
que visiten la casa sin falta una vez por semana durante 18 meses. Estas



mujeres proporcionan un entorno contenedor experimentado que da el tipo de
validacién y animos que necesita la nueva madre para explorar su propio
repertorio materno, porque no se puede ensefar a ser madre. Cuando la madre
tiene alguna inhibicion de tipo relevante, entonces hay que proporcionar
terapias mas tradicionales.

Anade que si se quiere hacer una terapia efectiva Tenemos que reconsiderar
muy profundamente, tanto teérica como clinicamente, la naturaleza del paisaje
psiquico de la madre si queremos hacer una terapia efectiva. Para ello tenemos
que identificar las caracteristicas principales de ser madre.

Capitulo 2. Madres e hijas que se quieren y se odian. Pensamientos
alrededor del papel de su fisicalidad. Rosemary H. BALSAM

Hay algunas pacientes que tienen madres que las pegan y que las torturan
fisicamente —la expresion final del odio- y a pesar de ello estas pacientes
parecen estar ligadas a sus madres con tal lealtad y amor que a veces les
puede costar mucho tiempo antes de poder mencionar siquiera algo de ese
horror. Leonard Shengold (1989) ha escrito extensamente sobre las vicisitudes
psicologicas de este tipo de trauma. La mayoria de terapeutas en ejercicio han
tratado alguno de estos casos y saben lo que es sentir pena por sus pacientes,
exasperarse en sus intentos por ayudarlas a tener acceso a algo de rabia por la
atacante; y sentir frustracion al intentar modificar la culpa, la disociacién y la
autocritica de sus pacientes.

En este ejemplo Balsam se quiere limitar a intentar entender algunos aspectos
de la fisicalidad de la relacién madre-hija, cuando la hija es la victima del odio
materno.

De entre las multiples teorias analiticas contemporaneas se pueden sacar a
flote algunas ideas relevantes para entender este tipo de duos: por ejemplo la
importancia de las relaciones de objeto dentro de tales lazos masoquistas; el
funcionamiento de la autoestima y los fallos empaticos indudables en un marco
de yo-objeto; el papel de la “identificacion con el agresor” en un marco de la
psicologia del yo; las manifestaciones del apego evitativo.

Se situa con Loewald (1960) de cuya teoria surge una imagen nucleica de la
madre y la criatura como un capullo, donde los impulsos instintivos de la
criatura se desarrollan simultdneamente y en conjunciéon con sus vinculos de
objeto tempranos.

También se sittia con Chodorow (1999)", una teérica del género que lo explora
intersubjetivamente diciendo que “el género es individual pero la mayoria de las
personas también sacan ingredientes relevantes, -como la cultura, la anatomia
y relaciones internas de objetos-, para animar el género” (p. 4).

1 . ~ . .. . L.
Cuyo libro fue resefiado en este mismo dominio, en el n° 11 de Aperturas Psicoanaliticas.



A la vez que afirma que cada personaje de sus entramados madre-hija es
altamente individual, también enfatiza que desde la mas tierna edad el
entretejido interactivo de internalizacion materna que construye estos
escenarios psicoldgicos, para las hijas es muy permanentemente reciproco
(Balsam, 1996, 2000). La pregunta es: ;como puede una madre que odia
producir una criatura que no solo la quiere sino que incluso es capaz de amar a
otros? Y, como puede una madre que ama producir una criatura que la odia
consistentemente y que manifiesta este desagrado sobre otros fuera de este
duo?

Actualmente en muchas orientaciones teoricas se toma en consideracion el
cuerpo. En la teoria freudiana el cuerpo era central, recordemos las fases
psicosexuales del cuerpo: oralidad, analidad, zonas erdgenas e instintos
escopofilicos. Ahora las relaciones son centrales. Aqui Balsam quiere subrayar
las relaciones corporeas entre madre e hija y ofrecerlas como una clave
especial para entender de qué manera la comparacion de una nifa de las
representaciones mentales de un cuerpo del mismo sexo de una adulta puede
iluminar varias fantasias que dan cuenta de algunas batallas crénicas entre
madre e hija que se codificaron dentro de las internalizaciones de estas
pacientes.

La vieja Viena

La primera mujer que fue miembro de la Sociedad Psicoanalitica de Viena, el
11 de enero de 19110ofrecid una presentacion a sus 18 miembros hombres, que
ha sido olvidada. Se trataba de la Dra. Margarete Hilferding, que se dio de baja
de la sociedad el mismo afo por desacuerdos crecientes con Freud. El titulo de
su presentacion fue: “Sobre las bases del amor materno”. En resumen,
Hilferding hablaba de distintas interconexiones entre el embarazo, el
nacimiento, la crianza, la agresion materna, y los sentimientos sexuales, y el
apego temprano benigno o maligno entre madre e hija. Balsam se pregunta si
el conocimiento de Freud acerca de las mujeres hubiera sido mas vivido y mas
preciso si Hilferding se hubiera quedado en su circulo durante anos. Aquella
noche, acabadas de sacar de su practica médica de familia, ella dijo a aquellos
hombres que habia observado que habia madres primerizas que parecian estar
deseando al bebé durante el embarazo, pero que después del nacimiento no
experimentaban amor de madre.

El titulo se referia al amor de madre pero el desarrollo de su disertacion fue
acerca de cuando éste no se producia. El texto principal era sobre la rabia y el
odio de la madre. El subtexto era que ella creia que el amor, a menudo, se
ganaba con esfuerzo. Hilferding habia observado que poco después de
nacimiento, “se desarrollan factores psicologicos que sustituyen el amor de
madre psicologico” (p. 113). Ella veia la “no existencia de amor materno” en el
rechazo de la madre a cuidar, en su deseo de dar el bebé en adopcion, o en
sus actos hostiles contra la criatura. Pensé que ante la deserciéon del padre se
podia desarrollar un tipo especial de desagrado. También postulé que el primer
hijo o la primera hija a menudo evocan la maxima hostilidad de la madre
mientras que el o la mas pequefio a menudo es mimado debido a un giro de la
hostilidad materna. Hilferding incluso llegd a notar (mucho antes de que la



formacion reactiva fuera descrita como mecanismo de defensa) que el amor
materno exagerado podia ser una manera de sobrecompensar a la criatura de
su hostilidad. Anuncié audazmente que “no hay amor materno innato” y que
“éste de despierta mediante la implicacién fisica entre madre y criatura” (p. 114)
y continua: “si suponemos un complejo de Edipo en la criatura, éste esta
originado por la excitacion sexual de la madre” (p. 115, cursivas de la autora).
Ella creia que el amor materno no era innato en ningun sentido bioldgico, pero
podia ser adquirido mediante las experiencias de alimentacion y los cuidados
fisicos de la criatura.

Balsam incluye a Hilferding porque esta impresionada de que esta mujer, la
primera licenciada en medicina de Viena, que ejercia como médica de familia,
enfatizara una teoria de dos personas como la reciprocidad de la fisicalidad y el
intercambio emocional en esta area entre madre y bebé. Hilferding se
decepciond que en la discusion que siguid no se la entendiera, a pesar de que
hablaba de observaciones obstétricas y de comadrona.

La valentia de Hilferding al senalar el “odio materno” relacionandolo con el
nuevo énfasis que Freud ponia en la sexualidad, hace de ella una analista
contemporanea “avant la Iétre” al vislumbrar conceptos que Freud todavia no
habia desarrollado y no desarrollé hasta 1923 en los que afirmaba que “el ego
es ante todo y antes que nada un ego corporal’ (p. 26).

Para Hilferding se evocaba una experiencia sexual en la madre en conexion
con su bebé, que atribuyd a potentes organizadores fisicos de la vida mental de
la madre, como sus sensaciones corporales del embarazo, o el placer y
excitacion de la subida de la leche. Y a la inversa, en ausencia de las
sensaciones que produce el embarazo, la sensacion de pérdida de un tipo de
excitacion sexual podia volver a una mujer afectivamente vacia, o plana ante
su bebé, o estimular su rabia y rechazo hacia la criatura.

EL CASO A:
LA LEALTAD DE UNA CHICA A SU ODIOSA MADRE

Este caso fue supervisado por la autora. Se trata de una chica de 30 y tantos
afos, de origen griego, que se caso al séptimo ano de analisis. Era una mujer
joven, trabajadora, amable, articulada y responsable, que de vez en cuando
contaba historias a su analista que le ponian los pelos de punta, acerca de
castigos inflingidos por su madre por cualquier cosa como pisar el césped o
dejar un poco de polvo bajo el sofa. Una vez, teniendo 17 6 18 afos confesé
bajo interrogatorio haber tenido deseos de besar a un chico. Como castigo por
ser “mala” y “pecadora” su madre dejo de hablarle y la hizo dormir en el suelo
de la cocina cubierto de paja durante todas las vacaciones de verano. Su lote
diario eran golpes brutales con la correa, los pufios, bofetadas y collejas. Lo
que sorprendia a la analista y la supervisora era el gran amor que le surgia por
esta madre. No entraré en muchos de los detalles que da la autora, excepto los
que tienen que ver con su tesis de la fisicalidad.

La Sra. A era hija unica de padres separados, cuya Unica posicion tolerable era
la devocion su madre. Gradualmente fue contando que la madre la sentaba en



un taburete y la hacia admirarla mientras ella se peinaba, o le pedia que la
peinara, le pintara las unas,... mientras le contaba lo muy violento y pervertido
que era su padre. También se quedaba en ropa interior y la hacia admirarla por
las curvas, su piel, su pelo. Con ayuda de la terapeuta llegé a entender que
mientras su madre ocupaba la posicidn de la mujer perfecta, bella e iconica,
como la virgen, a ella le correspondia la de la “criatura inocente”, sin pecados,
ni rabia, ni sensaciones sexuales. El conocimiento también era pecado.

La Sra. A llegd a tener una vida propia, pero a menudo se llenaba de
remordimientos y decia que no estaba segura de hacer lo correcto.

HIJAS QUE ABORRECEN: CASOS B Y C.

Estas vifietas son de hijas adultas que fueron implacablemente criticas con sus
madres durante muchos, muchos afos de su analisis.

Balsam empieza con el esquema de como suele ser este tipo de encuentro
analista/paciente. Las historias se presentan como que muestran la maldad
objetiva de la madre. La paciente se vive como completamente separada. La
madre es una forastera mala de la que se puede hablar con alguien empatico
que piensa igual que una, de manera que analista y paciente se unen en un

“‘nosotros”, la madre es “ella”, “la otra”, que contiene toda la “maldad”.

En principio el/la analista cree la historia del mal cuidado materno, pero estas
historias pronto pierden frescura. Han sido ensayadas una y otra vez con las
amigas. Estas mujeres no han sido invitadas a reflexionar sobre el significado
de sus afirmaciones injuriosas hasta que no han empezado el tratamiento. La
Sra. B universitaria de 25 afos de ciencias de la salud, dice una y otra vez: “la
odio”. Siempre la he odiado. Continuamente se queja y se lamenta. Esta
enferma. ¢ Por qué no puede ser como otras madres?

La Sra. C una madre urbana muy ocupada dice repetidamente “Lo tengo que
hacer todo por ella. Es inutil. Completamente inutil. No sabe ni cuadrar su
cuenta corriente. Ni hacer espaguetis para mi hijo. Viste como un saco”.

La queja de la Sra. B era: “Como se atreve a lamentarse!”. Pero un dia cuenta
que su madre se cayo en el club de jardineria y que la llamaba para preguntarle
si deberia hacerse una radiografia, y la analista observa que sale y que tiene
una vida que no encaja con la descripcion de la hija.

La Sra. C cuenta lo muy inutil que es su madre porque permite que se le
queme la pasta para su nieto mientras ella esta haciendo balance; la razon es
que su madre llamaba a su asesor financiero porque la bolsa estaba cayendo
mientras cocia la pasta. Lo que muestra que dificimente era el caso de
inutilidad que su hija describia.

Estas dos hijas/pacientes B y C reducen a sus madres a figuras planas,
unidimensionales. Es como si la rabia les impidiera ver la complejidad. A
menudo estas pacientes revelan que se sienten superiores fisicamente, mas



atractivas que la analista a pesar de ver en la analista, por medio de la
transferencia, un modelo ideal de mujer.

Comparacion de cuerpos

Tanto la madre B como la madre C —a diferencia de la A- habian evaluado muy
positivamente los cuerpos de sus hijas. Con frecuencia habian elevado los
atributos fisicos de sus hijas hasta el cielo, repitiéndoles lo bonitas que eran. En
otras palabras, habian contribuido a la poco estable autoestima de sus hijas
junto con sus heridas psicoldgicas de no ser emocionalmente entendidas.

Estas madres, en realidad, decepcionaron a sus hijas en un sentido fisico. El
rechazo de B y de C de sus madres estaba acompanado del rechazo de los
cuerpos de sus madres, y este rechazo refleja la autoimagen denigrada que
tenian de si las propias madres mientras adoraban el cuerpo de sus hijas. La
madre de B, la quejica, era percibida por su hija como “grande, gorda y sin
forma”, le habia dicho: “desde que me casé con tu padre y te tuve, me
desfiguré. No seas como yo”. Cuando iba creciendo B tenia que examinar las
articulaciones, los bultos, la caspa,..., de su madre. B comprimié todo su asco
en la frase: es una grufiona! Pero el contacto fisico con la madre evoco el
recuerdo de excitaciéon homoeroética, lo que hizo que la Sra. B quisiera ser
sana, delgada,..., enfermera. Seria lo contrario de la madre.

La madre de C, la inutil, era percibida como “hombruna” por su hija. El ruido de
sus pisadas evocaba rabia y menosprecio en la paciente. El estilo de vestir,
como un saco, incluia pantalones de tweed, como un viejo. La madre de C
menospreciaba a las otras mujeres menopausicas diciendo, ante los sofocos,
“si tienen calor que se quiten la ropa”, y ella misma se paseaba desnuda por la
casa ante el horror de su hija.

En los tres casos A B y C, las identificaciones corporales ideales tomaron la
forma de ser lo opuesto de la madre®. Ser lo contrario suponia tomar el
mensaje de la madre de “no eres como yo, eres lo contrario”, que para By C
era tu eres mas guapa, pero para A era “yo soy guapa, tu eres fea”, de manera
que habia una obediencia paraddjica a la madre, que las tres codificaron
inconscientemente como ser “buenas”.

De aqui surgieron en los respectivos analisis los aspectos inconscientes de los
parecidos, de manera que la hiperfemenina C, con tacones de aguja, andaba
produciendo unos ruidos como “cumbres borrascosas”. B, la enfermera,
encontré su propio estilo de grudiir, y A, la “inocente”, resulto que tenia
fantasias homoeroticas de tener un cuerpo como el de su madre, y también
aparecio su agresividad en el analisis.

Conclusion

>N de la T, cursiva en el original.



La herencia de Hilferding conecta con los pensamientos contemporaneos
acerca del amor y odio maternos. Balsam cita a Loewald (1960) para entender
los origenes de los ladrillos que van a formar y sostener el ego:

‘la criatura, al internalizar los aspectos de la figura parental, también
internaliza la imagen que ésta tiene de la criatura —una imagen que esta
compuesta por las miles de maneras distintas de ser tocada corporal y
emocionalmente. Parte de lo que es introyectado es la imagen de la
criatura tal como es vista, sentida, olida, escuchada y tocada por la
madre... (p. 229-230)".

Estos intercambios mutuamente respondientes entre madre e hija, incluso en
los casos que parecen haber producido comportamientos marcadamente
diferentes, cuando se deconstruyen analiticamente, pueden ejemplificar alguno
de los elementos que componen las variantes sofisticadas posteriores, de la
incorporacion de las actitudes de la madre al propio cuerpo sexuado y de
genero, y su modelo de comportamiento materno en el mundo.

Capitulo 3. ;Qué necesitan las madres y los bebés? El tercero materno y
su presencia en el trabajo clinico. Jessica BENJAMIN

Este capitulo es una elaboracién de una idea sobre la que Benjamin ha
trabajado durante muchos afios. En el pasado exploré (Benjamin, 1988, 1995a,
b) el camino que siguen los seres humanos en el desarrollo de la capacidad de
intercambio mutuo de reconocimiento y los efectos de este intercambio, o su
falta, lo que observamos en la practica clinica. Aqui presenta ideas de lo que
llama terceridad, una cualidad del intercambio intersubjetivo que es relevante
para el proceso de reconocimiento. Lo que quiere decir por terceridad es la
cualidad de la relacionalidad que esta asociada a dos “partenaires” que
comparten una orientacion a un tercer principio o perspectiva que presta un
sentido de espacio mental y acomodacion mutua a la relacién. Muestra como la
calidad de la terceridad esta presente en la relacion madre-bebé y porque es
tan significativa para la intersubjetividad. Se basa en una distincién que ha
formado parte de todo un trabajo sobre el reconocimiento (Benjamim 1988,
1995a, b, 2004), la que hay entre reconocimiento mutuo y la caida en la
dualidad complementaria, en la que hay una lucha de voluntades o
acomodacion que requiere sumisién o condescendencia. Mas que postular un
desarrollo ideal del reconocimiento mutuo, Benjamin ha subrayado
consistentemente la manera como el desarrollo intersubjetivo implica procesos
continuos de destrucciéon y reconocimiento, de fracaso y de restauracion del
reconocimiento.

La idea del tercero es central para entender los trabajos sobre la
intersubjetividad desde el principio de la vida. Incluso en la relacion mas
temprana de bebé y madre (por madre se refiere a cuidador/a primario/a), la
presencia de un tercero es lo que hace de la relacion una fuente de
reconocimiento y de desarrollo mutuo. Por “tercero” se refiere a un principio
organizador que requiere acomodacion e intercambio de respuestas
reconocedoras y esta intimamente relacionado con el espacio potencial o la



experiencia transicional de Winnicott (1971) y la idea del espacio triangular de
Odgen (1994).

Inicialmente la idea del tercero entr6 en el psicoanalisis a través de Lacan
(1975), quien vio el tercero como aquél que evita que la relacién entre dos
personas se colapse en una unidad que elimine la diferencia o en una dualidad
que escinda las diferencias —la oposicion polarizada de la lucha de poder.
Lacan (1977) dio al padre la posicion del tercero interviniente. Al pensar en el
triangulo edipico el “no” del padre es contemplado como el tercero
paradigmatico, y asi, la prohibicién del incesto se convierte en el modelo de la
terceridad.

Benjamin ha enfatizado (Benjamin, 1988, 1995) que la misma madre, a medida
que la criatura va creciendo, es la que debe representar el principio de
separacion teniendo su propia relacion personal con un tercero, que a veces
puede estar representado por el padre. También es crucial que el deseo de la
madre se fundamente en su capacidad por aceptar tener sus propios objetivos
separados de los de su criatura. También ha enfatizado (Benjamin, 1995a) que
la criatura se desarrolla mediante el reconocimiento de los objetivos
independientes y la subjetividad de la madre, subrayando la importancia de
éstos para las relaciones de género, al reconocer a las mujeres como sujetos.
Benjamim ha intentado mostrar como la nocion del padre como creador del
espacio simbdlico niega el reconocimiento y el espacio que ya estan presentes
en la diada materna.

En este articulo va a elaborar mas su idea de que la terceridad empieza en la
diada madre-criatura, y se desarrolla a través de experiencias en las que la
madre sostiene en tension su subjetividad/deseo y las necesidades de la
criatura, su conciencia de la situaciéon y la apreciacibn empatica de la
experiencia de la criatura.

La investigacion de la primera infancia ha mostrado que el reconocimiento es
mas que discurso verbal. Lacan (1975) dijo que la terceridad del discurso es un
antidoto a la complementariedad en la que tu realidad borra mi realidad o
viceversa —donde solo una realidad es posible. El dialogo madre-criatura se
fundamenta en experiencias tempranas no verbales de comunicacién cinética
vocal y visual. Este dialogo organiza experiencias tempranas de disrupcion y
reparacion en las que la fiabilidad de un patrén compartido se forja en el crisol
de la regulacién y el reconocimiento mutuos. Hay por lo tanto dos elementos
incluidos: el tercero en la mente de la madre, y lo que ella llama el tercero
incipiente, o primordial —el principio del intercambio mas temprano de gestos
entre madre y criatura, que ha sido llamado unicidad (oneness). Ella considera
que es una forma de terceridad, lo llama el principio de la resonancia afectiva.
Este tercero, regla, patron o expectativa, es algo que se cocrea, se puede
modificar y se experimenta entre dos sujetos como si tuviera una existencia
objetiva. El deseo y la expectativa del sujeto de encajar se correlaciona con la
intencién de la pareja que, al ser expresada, se transforma en un objeto de
conocimiento- “esta pareja esta intentado ponerse de mi lado?” (Beebe y cols,
2003).



Desde su punto de vista no hace falta que el reconocimiento empatico sea
completo para ser efectivo porque la intenciéon se puede discernir incluso en
una expresion imperfecta.

Sander (2002) habla de tercero incipiente o primordial en términos de
ritmicidad. Estan describiendo el principio que subyace a la creacion de
patrones compartidos, lo que constituye la base de la coherencia y la
interaccién tanto entre personas como entre partes internas del organismo.

Una de las aportaciones de la investigacion en primera infancia es la nocién de
simetria o regulacion mutua (Beebe & Lachmann, 2002). Si pensamos en
términos de una persona que reacciona a la otra, el tercero cocreado
desaparece. Los investigadores describen como el adulto y la criatura se
alinean con un tercero, un ritmo cocreado que no es reductible a accion-
reaccion.

En la actuacion afinada de la musica o la danza, la ritmicidad de la interaccion
requiere y crea el reconocimiento de patrones. La experiencia de la terceridad
es parecida a seguir un tema compartido en una improvisaciéon musical, que
uno crea simultdneamente y al que uno se rinde; es como la experiencia
transicional (Benjamin, 2004) de tener la capacidad paradéjica de ser inventado
y descubierto.

Sander (2002) demostré que los neonatos alimentados a demanda se
adaptaban rapidamente (en dos semanas) a ser alimentados de dia y a dormir
de noche, mientras que los alimentados cada cuatro horas no se adaptaban.
Esto demuestra como la sintonizacion de la madre para acomodarse al ritmo
del bebé es una condicion para cocrear un sistema funcional; asi, tal como la
cuidadora se acomoda, lo hace el bebé. Las capacidades adaptativas innatas
del bebé parecen dar a luz no a la estructura complementaria en la que uno
dicta y el otro cumple —sino a una respuesta espejo a la acomodacion al otro.

Este principio del encaje empatico parece esencial a toda interaccion no verbal
que, como han argumentado Beebe y Lachmann (2002) permanece constante
toda la vida.

Benjamin quiere diferenciar el tercero primordial del tercero en la mente de la
madre. Hasta cierto punto la madre se identifica con las necesidades del bebé,
pero en cierto momento de agotamiento puede que surja el problema de la
dualidad. Puede que su urgente necesidad de dormir entre en conflicto con la
necesidad de comer de la criatura. Muchas madres han llegado a entender la
fantasia de infanticidio en este momento de “mata o muere”. Entonces puede
surgir una dualidad complementaria en la que la madre se experimente
inconscientemente como sometiéndose. Aqui la madre necesita un tercero para
trascender la caida en la dualidad. Este tercero es la comprension de la
necesidad, de manera que el conflicto entre necesidades se resuelve en
términos de rendirse a la realidad en vez de someterse a una exigencia
tiranica. Entonces la madre siente “hago lo que hay que hacer’ en vez sentir
“se me hace”.



Pero debemos distinguir este “lo que hay que hacer” del antiguo superyo.
¢,Como evitar que el tercero en el uno degenere en un mero deber y
autonegacion? Se evita por el hecho que en otros momentos la madre y la
criatura estan en sincronia. Es decir, la unicidad identificatoria de sentir la
conexidn entre el alivio de la criatura y su placer y su gozo, a sabiendas de la
asimetria de la relacién. Pone un ejemplo escrito por un padre (lo que nos
ayuda a recordar que la “maternidad” es una categoria que puede trascender el
género e incluso ponerlo en cuestion). Stephen Mitchell (1993) nos ilustra la
distincion entre someterse a un deber y rendirse al tercero:

“Cuando mi hija tenia unos dos anos recuerdo que me encantaba salir a
pasear con ella dadas sus nuevas habilidades ambulatorias y su interés
por el aire libre. Aunque pronto encontré que estos paseos eran
extremadamente lentos. Mi idea de paseo suponia movimiento vigoroso
a lo largo del camino. Su idea era muy otra. Me di cuenta el dia que
encontramos un arbol caido en la cuneta y que pasamos el resto del
‘paseo” explorando la vida de los insectos del arbol. Recuerdo que
subitamente me di cuenta de que estos paseos no tendrian ningun
interés para mi, serian meramente un deber parental, si mantenia mi
idea de paseo. En cuanto pude renunciar a ella y rendirme al ritmo y foco
de interés de mi hija, un nuevo tipo de experiencia se abrié ante mi. Si
me hubiera restringido al deber, hubiera experimentado los paseos como
condescendencia. Pero fui capaz de convertirme en la version de un
buen compariero de mi hija y de encontrar que esta otra manera tenia un
gran significado personal para mi” (p. 147).

Considera esta historia importante porqué a menudo carecemos de criterios
para distinguir una postura de sumisién a las exigencias del otro de una
posicion en la que podemos respetar la necesidad del otro incluso cuando entra
en conflicto o no acaba de encajar con nuestra propia necesidad en este
momento. Esta intencion de conectar y la acomodacion resultante a las
necesidades del otro forman una version emocionalmente enriquecedora de lo
que llama el tercero moral, la conexion, un principio mayor de necesidad,
justicia (rightness) y bondad.

Nos hace falta encontrar una manera de distinguir acomodacién de sumision,
tanto en la situacion parental como en la terapia.

En la terapia, una sobrevaloracién de la empatia sobre la conciencia de la
diferencia, podria ignorar la necesidad del/la paciente de estar seguro/a de que
no coacciona al/la terapeuta de manera que “destruye al objeto” (Winnicott,
1971) de manera que no hay nadie que le reconozca. Entonces, el/la paciente
necesita experimentar que no esta ejerciendo algun tipo de sustitucién del
sufrimiento temprano que evite la realidad de la pérdida. También puede que
esté deseando alcanzar una libertad poco conocida, solo sospechada -la que
se obtiene como resultado cuando ni paciente ni terapeuta juegan el papel de
sus objetos internos ansiosos o controladores.

Como distinguimos, pues, condescendencia o sumision de aceptacion de la
diferencia, del reconocimiento de la subjetividad separada del otro?, En un



esfuerzo por resolver el problema de la asimetria con pacientes cuya
vulnerabilidad afectiva requieren que el/la terapeuta ejerza una contencion
considerable de su propia reactividad, Slochower (1996) ha propuesto una
version de la contencion en la que el/la terapeuta carga con el conocimiento del
dolor del/la paciente que no puede soportar nuestra subjetividad si le fuera
librada. De esta manera, el/la terapeuta esta claro respecto a la diferencia entre
satisfacer al paciente y satisfacerse a si mismo, evitando la connivencia y el
colapso de los esfuerzos incipientes del paciente hacia la autonomia que de
otro modo podria tener lugar.

Otro aspecto crucial del tercero en el uno es el conocimiento que tiene la madre
de que el malestar de la criatura es natural y efimero, de manera que ella
puede tolerarlo y aliviarlo sin disolverse en una unidad ansiosa con ella. Tal
como Fonagy y cols. han enfatizado, en investigacion de la infancia vemos
como la madre que puede demostrar empatia con las emociones negativas de
la criatura y a la vez muestra con un marcador (por €j. la exageracion) que éste
no es su propio miedo o dolor o malestar, es mucho mas capaz de calmar a su
bebé.

Por otro lado, el/lla analista s6lo puede calmar o regular al/lla paciente
manteniendo alguna diferenciacién. Cuando el/la paciente esta severamente
desregulado/a, es poco probable que el/la analista mantenga esta posicion;
mas bien es algo que estara perdiendo y recuperando constantemente (Shore,
2003) y que a menudo requiere la cooperacion del/la paciente para la
recuperacion. No puede simplemente mantener una postura “completamente
empatica de madre”, completamente dadora, de proveedor/a inacabable de
bondad y de empatia, sin engafiarse sobre deslices inevitables, momentos de
disociacion, incomodidad con elementos de identificacion proyectiva, etc. Si
esto sucede, el/la paciente sentira que debido a lo que el/la analista le ha dado,
el/la analista le posee. En otras palabras, el/la paciente sentira que debe
suprimir sus diferencias, ahorrarselas al/la analista, participar en una
pseudomutualidad. Es crucial mantener la tensién entre la autenticidad y la
empatia, de manera que, como analistas, podamos movernos entre expresar y
contener nuestra subjetividad, mas que dar por supuesto que la autoexpresion
es inevitablemente dafina o disruptiva del proceso.

Benjamin quiere subrayar que nuestros esfuerzos suponen un equilibrio
complejo entre las dos estructuras independientes de la interaccion dinamica —
el uno en el tercero y el tercero en el uno. Necesitamos el tercero en el uno
porqué la “unidad” es peligrosa sin el tercero, pero también necesitamos el uno
en el tercero (el lado que falta en la teoria edipica) la experiencia incipiente o
primordial de terceridad, de union y resonancia.

Una de las dificultades mas comunes en psicoterapia es la del/la paciente que
utiliza las funciones simbdlicas de la autoobservacion de manera punitiva, a
menudo identificado/a con la autoridad paterna critica, asi el tercero se
convierte en una funcién del self falsa. Funciona como una mascara del
autocastigo y por lo tanto se convierte en generador de verguenza mas que de
insight (un ejemplo seria la madre que se preocupa del comportamiento de la
criatura como evidencia de su propia valia como madre). La capacidad de



observar sin precipitarnos al juicio es mas probable que promueva nuestro
sentido de responsabilidad, que nuestra capacidad de reparar lo que va mal.

Por lo tanto, quiere enfatizar una distincién crucial entre la funcion observadora
que se desarrolla en el espacio de la terceridad y el autoescrutinio que se
desarrolla sin la musica del tercero en el uno.

Sugiere, como ha hecho Cooper (2000) en otro contexto, que lo que ha sido
entendido como la funcién materna de contencion tiene que ser comprendido
realmente como un proceso mutuo, para crear un sistema de reconocimiento
mutuo y de contencidon que pueda sobrevivir a las crisis y se pueda reparar. En
ausencia de un tercero compartido, uno a menudo es incapaz de regular su
nivel de tension. Cuando el analista, en reaccién a la desregulacion del
paciente, intenta volver a regularse adoptando la posicion de observacion sin
recrear una acomodacioén afectiva, el efecto del insight es ampliar la disociacion
para ambos participantes y tal vez llevar a una protesta alarmada por parte del
paciente (tal como han detallado Spezzano (1993, 1996), Bromberg (2000), y
Schore (2003)). A menudo detras de estos casos vemos un principio coercitivo
de dualidad, un patrén de reactividad en que una persona debe entregarse a la
otra. Terapeuta y paciente recrean las dificultades originales que el/la paciente
experimento al intentar construir una terceridad basada en el reconocimiento
compartido y en la acomodacion asimétrica de la madre.

En resumen: la terceridad presimbdlica incipiente, subyace a los cimientos del
posterior tercero simbdlico interpersonal. Sin este tercero incipiente, el dialogo
se convierte en un mero simulacro de terceridad. En otras palabras, el aspecto
energético, ritmico, del tercero incipiente, deberia participar en el tercero moral,
cuya “ley” de respeto por la diferencia se desarrolla a partir de esta estructura
temprana de acomodacién a la otredad. De maneras que no siempre
reconocemos, esta legitimidad impregna nuestras experiencias de bondad y
proporciona el gran contenedor de los terceros mas pequefios que nos
esforzamos por construir en nuestras relaciones.

La creacion de un tercero compartido, con su funcién contenedora y de
reconocimiento, nos permite redescubrirnos continuamente en el otro, el otro
en nosotros, y la diferencia entre ellos. Es el gran descubrimiento que Stern
(1985) propuso, de que hay otras mentes por ahi. Y en alguin momento, tanto
del proceso del desarrollo como del terapéutico, podemos empezar a descubrir
que hay alguien por ahi que ve el mundo de una manera distinta (Hoffman,
2002). De manera que la subjetividad separada a la vez que reconocedora de
la madre o del/la analista se convierte en el vehiculo de la cosa mas preciada,
que es el amor que proviene de ofra persona.

Capitulo 4. ; Qué hacen los padres y como lo hacen?, James M. HERZOG

Herzog empieza adelantando la hipdtesis que las madres piden a los padres
que cocreen un espacio psicologico con ellas en el que sea posible que la
criatura sea ella misma con una cantidad minima de protecciéon de las
proyecciones, de los conflictos inconscientes, o de los residuos traumaticos no



resueltos. Si no son contenidos o valorados, es probable que éstos sean
perjudiciales y deformen el desarrollo de la criatura. La tirantez no reconocida
en la relacion adulto-adulto a menudo da como resultado una desviacion de
este tipo, entre otros, como describieron Braunswcheig y Fain (1981). Esta
tirantez compromete la capacidad del padre de ayudar a su esposa a modular y
manejar las agitaciones internas que puedan interferir con su capacidad de ver
a su criatura y a su marido como lo que son.

Herzog propone que el padre esta admirablemente constituido para asistir a su
esposa si emplea el principio paterno, una extension del postulado de
Chasseguet-Smirgel (1985) de la ley universal por la que el padre representa la
realidad de las diferencias generacionales y de género. Su tesis es que el
padre debe mantener activamente una posicion que favorezca Ila
heterogeneidad y la diferencia individual delante de factores que militan contra
esta realidad esencial. Sirve esta funcion recordando a la madre la relacion
sexual y la coparticipacidn en la experiencia y el manejo de la excitacion.

Llama al empuje por la homogeneidad la preferencia “Mr. Rogers” (el deseo de
la madre de que el padre sea mas materno que paterno. Esta presion a
menudo contiene el deseo, o incluso un decreto, que promulga la suspension
de la sexualidad adulta, a la que el padre tiene que responder afirmandola,
siendo ésta la marca distintiva de wuna masculinidad y paternidad
suficientemente buenas. La linea del desarrollo del cuidado de si en el hombre
le predispone a necesitar y querer mantener los componentes sexuales y
agresivos de la “conyugalidad” y el dar cuidado incluso cuando la presién para
la alimentacion y el apoyo estan necesariamente presentes y predominan. Al
postular esto, enfatiza la naturaleza cooperativa de la alianza parentogénica
forjada por un hombre y una mujer que se quieren y la ventaja para la criatura
si tiene dos figuras parentales cuyas lineas de desarrollo para el cuidado son
distintas en virtud del género.

Hay suficientes datos de la neuropsicologia que apuntan a que la criatura tiene
menos necesidad de que la madre esté perfectamente sintonizada alrededor de
los tres meses de edad. Hacerlo asi parece facilitar la maduracion del cortex
prefrontal y sus circuitos en desarrollo respecto a la responsividad emocional y
a la regulacion (L. Mayes, 2003, comunicacion personal).

Es exactamente en este punto que la demanda paterna de que la madre vuelva
a la cama y a su excitacién conyugal deviene critica. El ayuda a la madre a
estar menos perfectamente sintonizada con la criatura al invitarla a dividir su
sintonizacion entre sus partes materna y de esposa. Al mismo tiempo que él
esta disponible para la criatura en su modo de juego interactivo preferido.

La relacion entre la sintonia materna y el amor de la madre por la criatura y la
excitacion sexual y el amor de la madre por el padre es un fenédmeno complejo
y variado. Laplanche (1999), Stein (1998) y Fonagy &Target (2003), entre otros,
han postulado que la excitacion sexual del bebé surge en respuesta a la
seduccion materna inconsciente y al desajuste de la sintonia, la que crea una
representacion del self introyectada en forma de extrafieza que luego



constituye el otro excitante y elusivo. Fonagy ha comparado este proceso con
el desarrollo del fenébmeno borderline.

Toda esta dinamica es contemplada por la criatura de alguna manera visible y
vital, respecto a si tiene lugar de una manera suave o si encuentra resistencias
y fijaciones profundas y desviadas. Sus representaciones del “self-con la
madre-y-con-el-padre” comprenden todas estas negociaciones entre los padres
y los procesos inconscientes que comportan para ellos.

llustracion de casos
Nick

El autor presenta a Nick, un nifio de 10 afios que se analiza con él. Primero
presenta a sus padres. Su padre, un diplomatico de 50 y tantos. Su madre, una
educadora que se ha convertido en ginecdloga. La demanda es para el hijo
pero tal vez también para el padre.

El padre casi siempre consiente a las indicaciones de su mujer. La madre le ha
puesto un tratamiento estricto para el prurito anal crénico de su marido: tiene
que tomar nueve bafos de asiento al dia y eyacular mediante masturbacion
cada manana y cada noche.

La madre entonces habla de su depresién y de una historia familiar de
enfermedad bipolar. El padre se relaja. Observo el poder de la madre y la
disminucién de la pulsion del padre. Me pregunto si su sexualidad se ha
transformado en esta parodia de relacion médico-paciente. Me hago la
hipbtesis que estos padres deben haber afectado a la capacidad de su hijo de
autorregularse y de interaccionar con los otros.

Cuando trabajan juntos Nick trae este material: Texarkana Tranny, el/la
bibliotecario/a dice: “Sonny, necesitas ayuda?”, y cuando el chico dice “Si’, ella
le mete la polla en su confiado culo. Parece una abuela con un mofio, y faldas
largas, pero es un disfraz. En realidad es un tipo vestido de mujer. Nadie
sospecha porque lo hace en accidén. Es muy mala. Entretanto Tex, su alter ego,
lleva tejanos, botas, camisa de cuadros y un cinturén de piel ancho. Parece un
chico, pero tampoco acaba de ser correcto del todo. Esta solo en su chabola y
pensando en proporcionar jugosas hamburguesas con queso a las criaturas
hambrientas del mundo. Tex es un sofiador que solo habla pero no hace nada.
Estda abrumado y en consecuencia no hace nada. Es absurdo que lleve el
cinturén para que no le bajen los pantalones porque probablemente no hay
nada debajo.

Tranny continua con sus asaltos, y a pesar de que Nick le pide que no intente
pararla, que solo juegue, Herzog insiste en intentar evitar sus ataques. En
cambio, no esta tan motivado por despertar a Tex (contratransferencialmente).

Mas adelante Nick y Herzog exploran el mundo de las langostas bebé y sus
primeros dias de peligro. Cuando son arrojadas de la cola de su madre, flotan
hacia la superficie y son presas de centenares de bocas, s6lo unas pocas



sobreviven para poder tener su primer caparazon y entonces pueden bajar a la
relativa seguridad del fondo del océano.

No hay presencia paterna para garantizar la seguridad de los pequeios
crustaceos. Tampoco tienen una guia de “como hacerlo”, ni pueden hablar. No
tienen ningun entorno de familia contenedor. El autor pregunta si las langostas
padre y madre tienen una buena relacion: cuando la madre remueve la cola, no
sélo suelta a los bebés sino que también ahuyenta al padre que huye para no
volver, “si, sabe lo que es bueno para él”, dice Nick.

La siguiente area de exploracion les permite construir una cierta alianza entre
dos ballenas, pero no para criar sino para destruir pinguinos.

Finalmente fueron absorbidos por la construccién de una casa extrana, que
habia sido construida en un suelo inestable y se desplomaba, y se tenian que
preguntar sobre qué cimientos se podria tener en pie. La madre tierra tenia que
tener alguna estructura fiable. Entonces Herzog pudo decir: “Algunas langostas
y algunos pinguinos viven y son padres. Tenemos que descubrir qué posibilita
que esto tengo tenga lugar. Tenemos que encontrar porqué Tranny se
comporta tan mal y porqué Tex esta tan inmovil. Todo esto nos ayudara para
saber como poner buenos cimientos a la casa”.

Entonces Nick respondié que creia que la madre Tierra no lo podia hacer sola,
que necesitaba al dios padre, para que se pudiera construir la casa y para que
el suelo no se abriera. Si miramos las equivalencias entre las langostas, los
pinglinos y Texarcana Tranny y la madre Tierra, con los detalles reales del
prurito anal y las eyaculaciones, parece que Nick reconociera que a su padre le
daban por el culo aun cuando no conociera las maneras especificas.

Colleen

Tiene 5 afios y lleva un afo en analisis con Herzog. Es hija unica. Su madre
tiene 40 y tantos y su padre 50, y retrasaron su nacimiento hasta que la madre
se hubo establecido en su carrera. Luego, quedar embrazada fue dificil, y tuvo
cuatro fetos, de los que tres fueron eliminados y sélo se dejo desarrollar el de
Colleen (Dos de los tres eran hembras y uno macho).

Siete semanas después del nacimiento de Colleen, su madre desarrollé una
depresion psicotica, e intentd ahogar a su hija, que sobrevivid, pero la madre
fue hospitalizada. Tenian una cuidadora pero el padre no se fiaba y se quedaba
en casa. Tuvo que dejar el trabajo.

Actualmente la madre esta en psicoterapia intensiva y el padre esta en analisis.
La pareja no tienen relaciones sexuales, y la madre supone que su marido
tiene otra amante, porqué él no podia vivir mas de 24 horas sin sexo.

Colleen le fue derivada por el analista del padre porque no se podia separar de
la madre y cuando finalmente la dejaba en la escuela golpeaba a sus maestras.



En sus juegos Colleen y Herzog hablan de falcones, como el padre caza y la
madre se queda en casa para cuidar de los pequenos. La narrativa del juego es
que Flora, la madre falcon, es bella y atenta, cuida a los pequefios y les
mastica la comida que trae el padre. Finalmente se centran en la pequefa
Flora, que come solo la comida que le mastica la madre, el padre come con los
otros pajaros.

Las cosas se complican y Flora madre a veces muerde a la pequeia Flora, y
un dia ésta se cae del nido. El padre no esta a la vista, pero la devocion por la
madre permanece, aun cuando ésta trata de dafarla claramente.

Colleen se pregunta por el padre y los hermanos de la pequefa Flora y explica
que interesarse por la maldad de la madre es peligroso, porque una se debe
proteger de estas tendencias asesinas amandola, especialmente si no hay un
padre protector presente.

Conclusion

En todas las relaciones intimas hay un tiron hacia la convergencia y la
identidad (sameness) incluso cuando hay una necesidad de individualidad y
diferencia. La manera como dos personas, madre y padre, devienen mas
similares y la manera como la sexualidad como el medio para jugar permite una
posicion suficientemente segura para la diferencia y la heterogeneidad que
caracterizaban a cada miembro de la pareja antes de que el proceso marital
empezara a tironear para la homogeneizacion, es, quizas, la historia universal
de la relacion marital. La sexualidad en sus raices limbicas es el punto de
reunion natural para la declaracién de la diferencia y para que los aspectos
innatos del self, tanto biolégicos como psicolédgicos, se expresen. Como tal, con
sus propias versiones de la dominacion, la jerarquia, el companerismo y los
ciclos de excitacion y reposo mutuamente orquestados, permite que la presiéon
hacia la identidad (sameness) sea contrarrestada de una manera critica en el
modo mas fundamental de juego. En ausencia de un sistema asi que funcione
suficientemente bien, la necesidad de manejar estos temas toma otras formas
menos favorables.

Herzog ha intentado mostrar a través de las experiencias unicas de Nick y
Colleen como se presentan desde estas formas menos favorables. Las
adaptaciones suficientemente buenas de las negociaciones madre-padre, y la
coconstruccion de un entorno suficientemente seguro para las criaturas,
abundan. Nosotros, los clinicos, estamos en una posicion unica para elaborar
una nosologia de la patologia y una plantilla de la salud y el desarrollo 6ptimo.

Capitulo 5. ; Qué saben y hacen las madres y las abuelas? Sara RUDDICK
Las abuelas y las madres
Las abuelas son madres; tienen una relacion materna adoptiva o biolégica

hacia al menos una de sus criaturas que se ha convertido en padre o madre. El
estatus de “abuela” difiere con las culturas.



Ser abuela o madre ya es, por el significado de las palabras, estar relacionada
con niflos o nifas. Pero, a diferencia de la madre, la abuela esta
inmediatamente relacionada con, como minimo, dos conjuntos de nifios o
nifas, dos generaciones, lo que la situa en una red de relaciones.

Con este articulo Ruddick esta empezando a crear una voz generacional que
reconozca la distancia temporal, hable con contencién y respeto, pero que no
quede tan atrancada en sus esfuerzos para ser buena que pierda el placer de
los nietos y las nietas.

¢ Qué quieren las madres?

Una madre quiere mantener a sus criaturas a salvo, protegerlas de la
enfermedad, de los accidentes y de la violencia. Quiere promover sus
capacidades para el gozo; entrenarlas a comportarse porque desea que sean
aprobadas por su grupo social, ayudarlas a que progresen en la escuela y con
los amigos. En la mayoria de culturas “ser madre” significa querer para tus
criaturas lo que crees que son las cosas buenas de la vida.

Las mujeres que son madres también tienen objetivos y deseos independientes
(independientes de las necesidades de las criaturas). “Una carrera” o “un
trabajo escogido”, son simbolos socialmente respetables de deseo
extramaterno. Los conflictos entre los deseos maternos y los no maternos es
una caracteristica de las mujeres que son madres, no un problema inesperado
que les acaece.

Cualesquiera que sean las buenas cosa que una madre desee para sus
criaturas, sus esfuerzos para proporcionarlas es “trabajo”. Hace unas décadas
era crucial que este trabajo fuera reconocido como una actividad exigente.

El género se ha mantenido notablemente “inflexible” (Williams, 2000), por
muchas razones las mujeres todavia hacen una cantidad desproporcionada del
trabajo de cuidar. A la vez, hay cada vez mas mujeres que se implican en
carreras que elevan “la productividad”. Las mujeres con carreras, 0 con
trabajos exigentes, se tienen que enfrentar a opciones dificiles.

Otra opcion son las empleadas (nannies) que, aunque solo representan una
pequena parte de la poblacién, ha atraido la atencion de las criticas sociales,
las feministas y las madres que las emplean (Romero, 1992, 1997; Wrigley,
1995; Nedelsky, 1999; Tronto, 2002; Nichols, 2004).

La autora esta sorprendida por el caracter elusivo del trabajo de maternaje, lo
haga quien lo haga. Ademas, todavia le llama la atencién la variedad y la
persistencia de “culpar a la madre”, la manera como las culturas representan a
las madres es no solo como tontas o malas sino como responsables de los
males de sus sociedades (Ladd-Taylor &Umansky, 1998).

El trabajo de maternaje es una mezcla extrana que toca la intimidad, la
organizacion directiva de los proyectos de la casa, formar y educar en



habilidades y valores, luchar a favor de los hijos y las hijas, y ensefiarles como
luchar entre ellos sin grandes heridas fisicas o mentales. Cada manera tiene
SUS excesos.

Este trabajo no es menos exigente tanto si lo hace una empleada, una amiga,
una abuela, o la madre. Pero importa quine lo haga.

Las relaciones maternas son inherentemente intimas, confusas, como confusa
es la intimidad, que esta sujeta a grandes desacuerdos entre madres. Ademas,
el trabajo se nota tan poco que puede que una madre vea poca conexion entre
sus esfuerzos y la felicidad poco duradera de su hijo o hija, por no hablar de su
bienestar a largo plazo.

Por otro lado estas criaturas a menudo responden a los cuidados de maneras
que son frustrantes, sino enfurecedoras: quitando importancia a lo que se les
da, corriendo a la calle, mordiendo a la hija o al hijo de los vecinos,
abandonado la escuela,... Desde el principio, los nifios y las nifias son
vulnerables al asalto, no sélo por matones y sadicos, sino también por
personas exhaustas y enfadadas que les quieren. Desde muy pronto también
son vulnerables a la humillacion y a la verglenza. La dignidad es la
contrapartida. Sin lugar a dudas la dignidad de una criatura le debe ser
reconocida y conferida para que se la haga suya. La criatura “acude a otro” que
la cuida, y cuyo poder sobre ella es inmenso. Ruega que no sera violada, o
avergonzada, que no sera dejada de lado o excluida, aunque sea
enfurecedora, seductora, decepcionante o agotadora.

¢ Qué quieren las abuelas?

Los abuelos y las abuelas parecen fuertemente dotados para querer a sus
nietos y nietas, cuya relacion con ellos es como minimo triangular. Aunque sea
joven una abuela esta tres generaciones alejada de su nieta, como escribe
Woodward (1990) “las abuelas nos ayudan a encontrar la salida del mundo de
Freud limitado a dos generaciones, y del que faltan las mujeres viejas”. Nos
dan un sentido de longitud de la vida y también de ciclo de vida.

Una abuela quiere tener relaciones fuertes y estables con sus hijos/hijas. A
veces se siente impotente ante el poder colectivo de éstos y de su entorno.
También se da cuenta de que una madre tiene poder para herir y se pregunta
si puede o si debe intervenir ante las dificultades.

Los abuelos y las abuelas necesitan y quieren experiencias que les permitan
permanecer curiosos, apreciativos y vinculados al mundo que les sobrevivira.
Han tenido experiencias de pérdidas, enfermedades y muertes, y desean
profundamente una nueva vivencia de amor y completud (Daniels, 2003,
comunicacion personal).

Los abuelos y las abuelas a menudo enferman y se asustan, y entonces
quieren toda la ayuda que puedan recibir. El ultimo regalo que puede dar una
figura parental es el ejemplo de acabarse y morir bien. La muerte de los padres
y las madres y los abuelos y las abuelas puede simbolizar el cuidado dado y



recibido. Morir bien requiere los esfuerzos de amigos amigas y de los hijos e
hijas, ademas de los asistentes médicos formados. Demasiado a menudo “los
proveedores de cuidados” no pueden sostener suficientemente bien la red de
cuidados que necesitan.

Abundan las historias de sufrimiento innecesario. Cuando el cuidado depende
del dinero, de la clase o de la tarifa por servicio, es lamentable.

En la entrevista que la autora llevd a cabo los y las abuelas querian dar algo
especial a sus nietos, algo que expresara sus valores, sus intereses y a ellos
mismos.

Seguridad y tristeza

La autora acaba con un apartado dedicado a la guerra de Irak y a la violencia, y
afirma que “conferir dignidad” y “sostener a alguien en persona” son ideales de
no violencia. La seguridad, el miedo de que “se hagan daio” esta en el centro
del maternaje. Acaba diciendo que lo que la violencia destruye una y otra vez
es la felicidad ordinaria y la confianza.

Capitulo &. ;Qué es una madre? Perspectivas gays y lesbianas sobre la
parentalidad. Jack DRESCHER, Deborah F. GLAZER, Lee CRESPI vy
David SCHWARTZ

“‘Cuando tenia 20-30 afos vi a muchos de mis amigos
heterosexuales desaparecer a sus cuevas de crianza. Cuando
alcancé los 40 empecé a ver un fendmeno parecido con mis
amigos gays Y lesbianas. Yo no estaba comodo con este estado
de cosas. Cuando supe que el apartamento vacio encima del mio,
en Chelsea, iba a ser comprado por una pareja de hombres que
tenian un nifo de dos afios, eché de menos nostalgicamente
aquel tiempo en que vivir en una zona gay significaba no tener
que soportar el ruido de criaturas en el piso de arriba”.
(Jack Drescher, El
Circulo de Liberacion)

Historia

Los cambios culturales pueden ser desorientadores. En el 1969 la politica del
movimiento de liberacibn gay era antiestablishment, antimilitar, y
antiinstitucional. Muchos escritores gays predicaban a favor de la sexualidad
gay como subversiva o revolucionaria. Era la era preSIDA. Tragicamente, la
filosofia de la liberacion sexual de los 70 no anticipé la devastacion que la
epidemia del SIDA traeria en la proxima década, y que cambiaria los objetivos
a: conseguir servicios publicos de salud (Shilts, 1987), el derecho a servir en el
ejército (Shilts, 1993), el derecho a casarse (Sullivan, 1997) y el derecho a
tener, adoptar y cuidar criaturas (Glazer & Drescher, 2001, D’Ercole &
Drescher, 2004).



Los gays y lesbianas de finales de los 80 querian encajar en la sociedad, en
vez de ostentar un radicalismo descarado. En la actualidad, el matrimonio entre
personas del mismo sexo esta en discusion, asi como la parentalidad, y son
parte de una agenda social para normalizar la homosexualidad. Los valores
familiares han enraizado y ahora muchos gays y lesbianas se preguntan si van
a querer hijos antes de decidirse a comprometerse a largo plazo.

Temas psicosociales

Los hombres y las mujeres gays estan interesandose crecientemente por al
opcidon de transformarse en padres. La disponibilidad de nuevas tecnologias
reproductivas, de las madres de alquiler, y los donantes de esperma, asi como
la aceptacion creciente por parte de las agencias y los juzgados de la adopcion
de gays y lesbianas (Mamo, 2004) estan entrando en un territorio previamente
desconocido por los psicoanalistas tradicionales.

Muchos padres y madres gays y lesbianas tienden a una autoexploracion
intensiva como preparacion para entrar en el nuevo territorio de la parentalidad.
El hacerlo les deja especialmente bien equipados y preparados para ser padres
y madres (Baran y Pannor, 1989). A pesar de esto la decision de ser padres o
madres les puede evocar muchos cambios en la experiencia del self.

Algunos gays y lesbianas hacen el duelo por no poder procrear mediante
medios tradicionales. Un duelo no resuelto puede impedir a algunas mujeres
lesbianas tener hijos en su relacion; otras pueden experimentar una sensacion
de inadecuacién y fraude si su maternidad no ha sido obtenida por medios
heterosexuales. Aunque este tipo de duelo también puede afectar a hombres
gays y a parejas heterosexuales que se apoyan en las tecnologias
reproductivas.

Pueden surgir temas de competitividad entre parejas gays para decidir quien de
los dos sera donante para inseminar una madre de alquiler. Algunos lo
resuelven mezclando los espermas. Como sucede a menudo uno de los padres
puede ser identificado erroneamente como la “madre real” o el “padre real”. El
padre no biolégico/no legal puede tener que afrontar sentimientos inesperados
de rabia y rechazo en vez de la esperada felicidad y excitacion.

Otra preocupacion de algunas lesbianas, especialmente cuando piensan en
una inseminacion con donante, es si la madre biologica tendra un vinculo mas
fuerte con la criatura.

Crespi (2001) encontrd, en una exploracion con entrevistas, que si la otra
madre se involucraba activamente en los cuidados, tenia el mismo potencial o
incluso mas, para un vinculo fuerte. Estar al cuidado de la criatura también
puede hacer surgir sentimientos competitivos.

Cuando las figuras parentales pueden tomar un papel mas o menos igualitario
en la mayor parte de las rutinas diarias, la criatura parece vincularse
relativamente igual con ambas, aun cuando se manifiesten preferencias tipicas
de determinada edad, ocasionales, transitorias y cambiantes.



Lo que esta claro es que la figura parental que asume el cuidado principal, sea
bioldgica o no, es la que establecera un vinculo mas claro con la criatura, sean
las parejas homo o heterosexuales.

Este fendmeno se ha observado también en familias heterosexuales en las que
el padre asume la funcién nutricia primaria (Pruet, 1981). De todas maneras,
cuando la figura nutricia primaria también es la figura parental biolégica, hay
mas potencial para que surjan sentimientos de exclusion y que la figura no
bioldgica se sienta periférica.

Cuando una de las figuras parentales ha tenido un papel bioldgico, la otra
(padre gay o madre lesbiana) se puede encontrar en una posicion rara, porque
ademas puede que no tenga estatus legal en relacion a la criatura. Sin relacion
legal, bioldgica, ni nutricia primaria, esta figura se tiene que inventar un papel
social, sin constructores socialmente definidos que legitimen su estatus
parental, y sin modelos con los que identificarse, a menudo estas figuras no
son reconocidas en absoluto como parentales (Tasker y Golombok, 1997).

El fuerte deseo de maternaje de una mujer puede estar acompanado por un
sentido igualmente fuerte de tener derecho a ser la cuidadora primaria
(Crawford, 1987). Puede ser dificil organizar los propios sentimientos de
exclusion o rechazo cuando la criatura muestra una preferencia.

El psicoanalisis histéricamente ha definido el papel del padre en los primeros
afios de la vida de la criatura como de apoyo y de proteccion a la diada madre-
criatura (Winnicott, 1956). O que promueve la exploracion y el desenredo del
lazo simbdlico con la madre (Mahler, Pine & Bergman, 1966). Sin embargo, en
familias en que el padre es el cuidador primario (Pruet, 1983) éste tiene la
capacidad de nutrir y de vincularse tan profundamente como una madre, si ha
tenido identificaciones positivas fuertes con su propia madre.

De forma parecida, si una madre lesbiana puede apelar a una identificacion
positiva con su padre, probablemente podra asumir un papel de apoyo,
estimulacion, y mediacién de una manera no conflictiva. Mientras que a una
lesbiana que se haya desidentificado de la madre (Schwartz, 1998), pero que
esté conflictuada en relacion con su padre le puede ser dificil definir su papel
como figura parental si no es la cuidadora primaria. Este sentimiento puede ser
mas dificil si, ademas, ha intentado concebir sin éxito. De nuevo, hay tan pocos
arquetipos en la cultura que apoyen a una mujer en el papel coparental que
dificilmente encontrara validacion y confirmacién social.

También debemos mencionar que las madres biolégicas tampoco estan
completamente libres de los estresores que supone navegar en la dinamica de
la relacion de madre lesbiana.

Mas problematico y potencialmente mas destructivo es el caso de una persona
que no ha sido suficientemente cuidada y todavia necesita una relacién de dos,
y entra en una relacion de tres, por la maternidad.



Las familias gays y lesbianas, ademas, pueden ser rechazadas al ser
contempladas como andémalas o desviadas. Situaciones asi se pueden dar
cuando la criatura decide presentar sus dos madres o sus dos padres a todo el
mundo a la vista, dentro de un autobus, por ejemplo.

El primer trabajo de investigacién sobre criaturas que nacieron de madres
lesbianas ya tiene casi un cuarto de siglo (Kirkpatrick, Smith y Roy, 1981). Sin
embargo, no hay todavia suficientes y las madres lesbianas y los padres gays
tendran inevitablemente que afrontar las cuestiones acerca del nacimiento de
sus criaturas y experimentaran una tensién creciente al tener un tipo de vida de
familia del que no hay modelo. Tal vez también tendran que hacer frente a
discriminaciones contra sus criaturas.

Por otro lado, la aceptacién social creciente ayuda a las lesbianas y a los gays
a ampliar su experiencia en sus roles como mujeres y hombres, yendo mas alla
de lo que significaba ser lesbiana o gay en las generaciones precedentes. A
medida que las madres lesbianas y los padres gays sean mas visibles, entraran
crecientemente dentro del reino de la indagacién psicoanalitica. Queda la
pregunta de si el psicoanalisis ya esta preparado para la tarea de entender sus
vivencias.

Deconstruccion de la madre

¢, Qué es una madre? Se preguntan inevitablemente las figuras parentales del
mismo sexo, y un numero creciente de madres y padres heterosexuales. Hace
mas de medio siglo, uno de los pensadores mas innovadores del psicoanalisis
hizo una aproximacién a esta cuestion indirectamente, intentando responder a
la pregunta de qué es un bebé:
“... la unidad es el conjunto individuo-entorno. El centro de gravedad del
ser no empieza por el individuo. Es el conjunto total. Por cuidado,
técnica, contencion y manejo general suficientemente buenos, la cascara
se va quitando gradualmente y el hueso (que se nos aparece como el
bebé humano) puede empezar a ser un individuo”. Winnicott, 1952,
p.99).

Medio siglo mas tarde, un programa de television norteamericano, The rugrats,
recoge el tema justo donde Winnicott lo dejo. En el dia de la Madre varias nifias
y nifios le explican a Chuckie, un amiguito cuya madre muri6: “Una madre te
quiere, te alimenta y te cuida”. En un momento de insight postmoderno Chuckie
se da cuenta de que él también tiene madre y proclama felizmente que es su
padre!

Asi pues, ¢qué es una madre? Con pocas excepciones (Glazer y Descree,
2001; D’Ercole y Drescher, 2004) los/las psicoanalistas raramente van a esta
cuestion desde una perspectiva gay y lesbiana. Muchas formulaciones
analiticas estan enraizadas en teorias del desarrollo basadas en
constelaciones familiares del siglo XXI. Esto lleva inevitablemente a algunos
analistas a patologizar los esfuerzos de parentalizar que hacen los gays y las
lesbianas.



Los/las psicoanalistas heterosexuales en su mayor parte han ignorado los retos
tedricos que suscitan el numero creciente de padres y madres gays Yy lesbianas
y sus familias. Mientras hay un numero creciente de analistas gays y lesbianas
que han intentado entender, en general, las vidas gay y lesbiana de una
manera deconstructiva.

El concepto de madre® no es un concepto ordinario para deconstruir. El rango
de implicaciéon de madre es grande y diverso. En la cultura psicoanalitica, se
puede ver que madre abarca lo personal, lo tedrico, lo clinico y lo politico. De
una u otra manera, cada uno existe en relacion a la autoridad de multiples
madres.

La madre es un ser y un modo de relacion que significa simultdneamente
vulnerabilidad, autoridad, fecundidad, feminidad, seguridad, nutricion, poder,
generosidad, y tipos especificos de sabiduria, entre otras cosas. La madre
requiere respeto, amor, temor, veneracién, proteccion y humildad.

Asi pues, desde una perspectiva queer, deconstruir madre significa tomar en
consideracion su estatus privilegiado, dado por supuesto, insertado en ciertas
areas de interés politico, en particular respecto al estatus de las mujeres, la
idealizacion de la heterosexualidad y el natalismo. En consecuencia, al
deconstruir madre su degradacion también es necesariamente parte del
asunto, y la ansiedad significativa no puede estar lejos (uno de los autores
localiza sus primeras deconstrucciones en 1973, cuando, siendo profesor de
psicologia, explicaba que no habia datos que sugirieran que la madre biologica
hace una contribucién uUnica a la crianza de la criatura que no se pueda obtener
de otra manera, como, con la adopcioén, un miembro de la familia extensa, o
alguien empleado. Las reacciones de los estudiantes hombres fueron ansiosas
y temian que “se les quitaran” sus bien queridas madres. Este autor entonces
estaba preocupado por los ataques conservadores a los esfuerzos para apoyar
economica y psicolégicamente a las madres que trabajaban).

Conclusion

De hecho, la ansiedad asociada a la degradacion deconstructiva de la madre
puede subyacer a alguna de las resistencias culturales a la parentalizacion gay
y lesbiana. Puesto que la categoria madre es una tendencia cultural naturalista
o esencialista, entonces para algunos la simple existencia de padres y madres
gays Yy lesbianas amenaza el “orden natural” socialmente construido de la
sexualidad humana. Como puede ser “natural” tener dos madres 0 no tener
madre biologica?

En las religiones, el arbitro de lo que es natural es, o bien una deidad o una
coleccion de escritos atribuidos al deseo de la deidad. En ciencia, la
determinacion de lo que es natural a menudo descansa en una visidn
antropomorfica de la evolucién o de los procesos evolutivos que “supone” que
los seres humanos se comportan como la naturaleza quiere. En psicoanalisis,
no esta muy claro donde buscar una definicidon de naturaleza. Hace cien afios,

* En cursiva en el original.



Freud (1905) desvergonzadamente intento ligar su propia vision psicologica del
orden natural de la sexualidad humana a las teorias biolégicas de su época.

“El resultado final del desarrollo sexual se basa en lo que se conoce
como la vida sexual normal del adulto, en que la busqueda del placer
aparece bajo el dominio de la funcién reproductiva y en la que los
instintos que la componen, bajo la primacia de una unica zona
erotogénica, forman una organizacion firme dirigida hacia un objetivo
sexual vinculado a algun objeto sexual extrafio” (p. 197)

Muchos en el mundo psicoanalitico de hoy ya no subscriben las teorias
sexuales de Freud. Aunque los modelos heterosexuales de reproduccion y las
familias nucleares todavia sirven como narrativas culturales convincentes,
incluso entre los analistas interpersonales y relacionales, del mismo modo que
hicieron con Freud. Como hemos visto, a menudo los constructos basados en
modos heterosexuales tradicionales de reproduccion afectan el modo como las
parejas gasy Yy lesbianas se perciben a si mismas, sus relaciones intimas, y sus
familias. Estos constructos también afectaran inevitablemente la manera como
los psicoanalistas perciben a los padres y las madres gays y lesbianas. No
obstante, las tecnologias reproductivas estan creando un nuevo tipo de
revolucion sexual y de género. Los psicoanalistas tendran que considerar el
impacto que tendran estos cambios en sus teorias y practicas.

La resistencia muy humana a desprenderse de lo familiar, especialmente de lo
familiar asociado a orden, claridad, y a un poquito de certidumbre, enlentecera
los esfuerzos de los psicoanalistas para examinar honestamente estos
conceptos. Una exploracidon asi puede requerir que los psicoanalistas giren sus
instrumentos de investigacion unicos hacia las asunciones fundamentales que
estan detras de las ideologias predominantes del género, la sexualidad, la
familia y la economia politica. El hacerlo puede llevar al descubrimiento de que
algunas fuerzas perjudiciales para el crecimiento humano estan incrustadas en
algunos de los conceptos psicoanaliticos mas apreciados, que han sido dados
por supuestos, como el de madre. No obstante, el compromiso explicito de
incluir un examen psicoanalitico especificamente de nuestras asunciones mas
fundamentales (especialmente aquellas que aparecen como las mas inocentes)
puede introducir algunos elementos para limitar y revertir el dafo que los
axiomas no cuestionados pueden hacer.

Capitulo 7. Es una figura parental (Es evidente)’. Se necesitan nuevas
narrativas de familia. Adria E. SCHWARTZ

Schwartz introduce su articulo de esta manera: “Cuando pienso en él me
acuerdo de cuando le conoci. Llegé a la consulta con Vicki en lo que parecia un
depodsito de oxigeno verde lleno de esperma congelado, envuelto con hielo
seco. Aquella tarde, Vicki, mi paciente, insemin6 a su pareja Margaret. Nueve
meses mas tarde nacid Josh. Ahora tiene siete afos y toca el cello. Tiene un
hermanito, Andrew, del mismo donante, pero nacido de Vicki. Cada nifio tiene

* En inglés el titulo es: It’s A(p)Parent. Un juego de palabras entre “parent” que significa figura parental,
y “apparent” que significa evidente, manifiesto.



dos madres, pero de alguna manera Josh es de Margaret y Andrew de Vicki —
no necesariamente en las mentes de los nifos, sino en las de sus madres. En
relacion con su hijo no biolégico, cada una encuentra dificil sentir que es su

“madre real”.

Tenemos que repensar las maneras como teorizamos acerca de las familias,
dada la desgenerizacion de la parentalidad que ha tenido lugar en la familia
postmoderna, y dada la obsolescencia del triangulo edipico universal como la
estructura que determina el género, la orientacion sexual, y otros aspectos fijos,
segun se afirma, de la identidad.

Ahora reconocemos que el género y la sexualidad no son identidades unitarias
sino que funcionan en un continuo de cambio y modulacion, figura y fondo.

Stern (1989, 1991) ha sugerido que nuestras representaciones internas mas
tempranas son de patrones relacionales, de historias interactivas acumulativas
con otros significativos. Entonces, desarrollar la teoria relacional permite la
posibilidad de un sistema de figuras cuidadoras de quienes no hay que dar por
supuesto el género, la orientacion sexual o la relacion biologica con sus
pequerios®. Esta es la base de las nuevas narrativas de familia.

Cuando las mujeres lesbianas son madres se unen a las heterosexuales en
una organizacion particular de la identidad que participa de una ideologia de
género mas tradicional. Pero pueden surgir problemas si una es la madre
bioldgica, y probablemente cuida a la criatura, y la otra se queda fuera, con
sentimientos de envidia, exclusion e inseguridades acerca del apego. Puede
ser mas complicado aun, si una de ellas no puede tener hijos.

Schwartz he trabajado con cierta cantidad de parejas en que las madres no
cuidadoras han expresado sentimientos de exclusion de la diada primaria. Se
han sentido mal cuando la criatura de 3 6 4 afios las han rechazado.

La familia de Josh es representativa en este sentido: dos madres lesbianas,
cada una madre biolégica de uno de los nifios. Cada una queria satisfacer su
potencial biolégico de maternar — su maternidad “esencial’. De alguna manera
estas mujeres cayeron en una red de ideologia de género tradicional que solo
podia admitir una “madre real” lo que dejaba a la otra madre temiendo perder
su lugar en la familia. Esta pérdida se agudizaba mas porqué habia crecido
sintiéendose “no una chica real”’, de manera que colaboraba inconscientemente
a esta asimetria.

Cuando las dos figuras parentales de una pareja lesbiana desean dar a luz,
deben decidir quien de las dos lo hara primero. En el caso de Vicki y Margaret
empez6 Margaret, porqué era mayor que Vicki (treinta y tantos) y porqué Vicki,
en analisis, todavia no se sentia preparada, como reflejaban sus suefos, su
historia emocional en su familia y su homofobia internalizada.

> Cursiva en el original.



Uno de los resultados de este analisis es que, cuando se sintié a punto, Vicki
decidié embarazarse y dar un hermano o hermana del mismo donante a Josh.
Vicki se ha podido sentir una “madre de verdad”, a pesar de sus miedos.

Incumbe a los clinicos y a las tedrica incumbe reconfigurar la familia psiquica.
Debemos reconocer las limitaciones del una-vez-fundamental triangulo edipico,
de manera que nos podamos representar con mas precision las familias tal
como son hoy. El enfoque intersubjetivo relacional nos ha permitido ser
conscientes del impacto de las subjetividades de las personas cuidadoras
significativas.

Puesto que en las familias con figuras parentales del mismo sexo hay una
figura parental biolégica ausente, la constelacién primaria consiste en un
minimo de cuatro personas mas que de tres, siendo la cuarta el donante del
esperma. En las de padres gays, es la madre biolégica. En estas familias, lo
mismo que en las adoptivas, las figuras parentales bioldgicas llevan la historia
genética de la criatura, una sombra de algo dificil de ver.

Los datos clinicos esperan el momento en que haya mayores cantidades de
criaturas y de familias que utilicen formas alternativas de concepcion, o que las
criaturas adoptadas de distintas configuraciones familiares entren en la arena
psicoanalitica.

Las familias con figuras parentales gays o lesbianas han estado en la
vanguardia de de las narrativas de familia cambiantes y han cambiado las
normas culturales y las comprensiones psicoldgicas de la reconceptualizacion y
la desgenerizacion de la parentalidad. Las clinicas y los tedricos tienen que
reconocer estas nuevas familias y tratar los temas clinicos a medida que vayan
surgiendo, mientras reconocen que estos temas iran cambiando a medida que
las narrativas de las nuevas familias vayan evolucionando.



