
ELEMENTOS PARA EL ABORDAJE ANALÍTICO DE LAS VARIACIONES 
DEL GÉNERO Y DE LA SEXUALIDAD CONTEMPORÁNEAS 
 
Reseña de varios trabajos del psicoanalista Ken Corbett alrededor del 
tratamiento de varones con variaciones del género y la sexualidad.  
 
Concepció Garriga, miembro activa de Forum y participante en los seminarios 
sobre género que Emilce Dio Blechmar imparte en el Elipsis, en Madrid. 
Participa regularmente en la formación que imparte la “Sociedad ‘Forum’ de 
Psicoterapia  Psicoanalítica” en Madrid. 
 
El Programa Posdoctoral de la Universidad de Nueva York en Psicoterapia y 
Psicoanálisis organizó una serie de coloquios para el curso 2006-2007. Este 
Programa se nutre y forma en las principales orientaciones en psicoterapia 
psicoanalítica contemporánea, principalmente en la perspectiva relacional. Su 
director es Lewis Aron, y entre el profesorado se cuentan: Jessica Benjamin, 
Muriel Dimen, ...1, la mayoría autores y autoras que publican regularmente en 
“The Analytic Press”, y en las publicaciones periódicas “Psychoanalytic 
Dialogues”, “Gender & Psychoanalysis” y “Studies in Gender & Sexuality”, entre 
otras, construyendo un cuerpo teórico muy sólido y abundoso de los desarrollos 
más contemporáneos dentro del psicoanálisis y el género. 
 
El 3 de febrero de 2007 Judith Butler y Ken Corbett  fueron invitados a estos 
coloquios y dispusieron de una jornada completa para presentar su diálogo que 
titularon: “Encuentro/ Oposición con el Género: Reflexiones Psicoanalíticas 
sobre la ‘Escena del Tratamiento’”. J. Butler es filosofa, profesora de retórica y 
de literatura comparada en la Universidad de Berkeley, California y autora de 
numerosos libros sobre teoría cultural y literaria, filosofía, psicoanálisis, 
feminismo y política sexual, su último libro traducido, “Deshacer el género”, 
está publicado el 2006 en Paidós. En un próximo número hablaremos de su 
obra. Ken Corbett es un psicoanalista en ejercicio, profesor del Programa  
Posdoctoral de la Universidad de Nueva York. Editor vocal de “Studies in 
Gender & Sexuality” y de “Psychoanalytic Dialogues”. Trabaja particularmente 
en la elaboración de lo que él denomina variaciones de género, en 
contraposición con la categoría diagnóstica Trastorno de la Identidad de 
Género (Gender Identitiy Disorder, GID, en inglés)  que se refriere, por ejemplo, 
en la clínica, al análisis de hombres afeminados i/o gays , y al asesoramiento 
de padres de niños diagnosticados como GID, y, en el plano teórico, dentro del 
marco de los estudios queer2, a pensar y a escribir sobre estas variaciones.  
 
Voy a dedicar este artículo a la recensión de diversos trabajos de Ken Corbett. 
Tal vez en otro momento presente algo de la extensa obra de Judith Butler. 
Empezaré resumiendo la ponencia que Ken Corbett presentó en la jornada, y 

                                                 
1 Es imposible en tan poco espacio dar cuenta de la calidad del cuadro  docente. Remito a la su 
web: www.nyc/edu/fas/postdoctoral/  
2 Queer significa extraño, en una palabra que se usa dentro de los círculos feministas y 
alternativos para designar a todas aquellas formas no normativas de vida y de relación: familias 
reconstruidas con o sin hijos, parejas del mismo o de distinto sexo, parentalidad 
monoparental... 



que tituló: “¿Qué hay que hacer?”.3 En su presentación Corbett explica que a 
menudo atiende a los padres –a veces también a los niños- de niños de menos 
de 10 años, a los que se les ha diagnosticado un trastorno de la identidad de 
género. Son chicos afeminados cuyos padres se sienten desorientados, 
intranquilos y humillados por este diagnóstico. 
 
La mayoría de estos padres no ven que su hijo tenga un problema psicológico, 
sino más bien un problema social: su hijo no encaja con la categoría social 
“chico” a la cual ha sido adscrito. Es más, el niño hace una ruptura con los 
dictados normativos, y en tanto que tal, su subjetividad, su ser, busca un nuevo 
orden social. Tanto es así que estos padres ven el repudio a su hijo como una 
cuestión de oposición a las normas culturales, no como una cuestión de 
malestar psicológico, ni de un giro psicótico o neurótico. 
 
Estos padres explican que sus hijos aprenden bastante rápido que sus 
experiencias de género son un reto para las maneras de pensar de los demás. 
Lo más probable es que detrás de este aprendizaje haya procesos de represión 
y depresión en algún grado debidos a la sumisión de su subjetividad (o de una 
parte de ella) a la voluntad de la mayoría. Y este no es un aspecto sin 
importancia. 
 
A la vez, estos niños saben que son sorprendentes, y que a menudo no son 
bienvenidos. Negocian estas experiencias de disonancia social de diferentes 
maneras: a veces se adaptan, a veces complacen, a veces forjan lazos con 
personas que se les parecen, o que no se les parecen, a veces aparentemente 
inconscientes, otras claramente conscientes de que se están tragando el 
conflicto, y aun otras veces  enfrentando el miedo y la vergüenza para mostrar 
una expresión valiente de su subjetividad.  
 
A menudo las maneras que utilizan para cuestionar los significados 
establecidos y las reglas tácitas son la ironía y la teatralidad a pesar de que las 
defensas obsesivas son más aceptadas y valoradas que les defensas 
histéricas. Las obsesivas (masculinas) son  menos teatrales y por tanto son 
valoradas porque son internas, menos relacionales y no interpelan  al otro, 
mientras que las histéricas (femeninas) se ven como menos aceptables, ya que 
interpelan al otro, actuando, creando la relación, exigiendo una respuesta. 
 
Corbett continúa diciendo que el grado de la influencia de los padres en la 
génesis de la homosexualidad queda como un misterio necesario. Que la red 
interconectada de internalizaciones, identificaciones, implantaciones e 
intromisiones creada mediante el exceso relacional de la vida humana es 
demasiado compleja como para dar explicaciones originarias. La posición de 
Corbett es que hemos ido demasiado deprisa  en suponer que el género es una 
internalización y una identificación coherente, al contrario de una serie 
enigmática de internalizaciones e identificaciones que quizás se “cohesionen” 
mucho menos de lo que se ha presupuesto tradicionalmente (en esto coincide 
plenamente con la tesis de Butler en este mismo debate, es más, se basa en 
ella). 
                                                 
3 “What is to be done?” en inglés. Le agradezco la amabilidad de hacerme llegar una copia de 
su borrador y de autorizarme a difundir su contenido en Forum. 



 
Corbett sostiene la idea del misterio del género cuando contempla la 
participación compleja de la psique, la sangre, los huesos, las neuronas, las 
hormonas y los cromosomas. Es bien seguro que el cuerpo habla, dice, pero 
también hemos corrido demasiado en privilegiar el cuerpo como lo esencial, al 
contrario de la “materia” como argumentó Butler (1993)4 hace más de una 
década, una materia que se puede entender como un proceso de 
materialización que se estabiliza a lo largo del tiempo para producir el efecto de 
límite, fijeza y superficie. Esta idea es muy útil clínicamente, afirma. Creo en la 
necesidad de sostener una incertidumbre instructiva respecto a los orígenes 
corporales y psicológicos. Pongo en primer término estratégicamente las 
narrativas idiosincrásicas al contrario del razonamiento originario, y en 
consecuencia no utilizo el vocabulario determinante de la biología. Me desplazo 
del porqué hacia el cómo. 
 
El género está producido socialmente, y reforzado y nos “excede” (Butler, 
2004)5 en su generalidad y poder. O tal vez apunta a la vulnerabilidad de la 
masculinidad, al falo por bandera, y a las maneras como la masculinidad es 
poco más que los soportes sociales mediante los cuales se infla. La 
masculinidad normativa está particularmente faltada de imaginación, enjaula a 
los niños en un cercado pobre y convierte a demasiados hombres en 
monstruos melancólicos.   
 
Corbett apunta que la imaginación no es solo una confrontación con la realidad 
sino una manera de alterarla. La imaginación es un instrumento para elaborar 
la realidad. La libertad depende de condiciones sociales que pueden ser 
reformuladas por actos de imaginación y voluntad. 
 
Corbett sostiene que la estructura psicológica interna se construye a partir de 
aportaciones complejas, y que esto pasa no sólo por el reconocimiento sino 
también por la oposición e incluso por los fallos de reconocimiento. Teme que 
los ideales terapéuticos sobre las similitudes y la importancia de la empatía 
puedan minimizar esta complejidad. Los estados del yo, los estados 
reguladores del afecto, las configuraciones relacionales de objeto, les 
identificaciones, la memoria y las convicciones respecto a la propia experiencia 
del self, toman forma mediante fallos y errores, que no es necesario considerar 
odiosos. Puede y debe haber espacio para la diferencia. 
 
En su ponencia en la NYU Corbett acaba afirmando que, para los hombres, es 
necesario salir del lamento de la melancolía y abrazar las posibilidades de la 
vida, incluso las que surgen de la diferencia, que son un mundo aparte en 
comparación con la muerte del rechazo. 
 
Otra publicación de Ken Corbett, es “Maricón=Perdedor”6. En este artículo 
Cobett (traduzco el abstract de su artículo) “investiga la fuerza de proyectil de la 

                                                 
4 Traducción al castellano en 2003 como: “Cuerpos que importan. Sobre los límites materiales y 
discursivos del ‘sexo’”, en Paidós, Buenos Aires. 
5 Butler, J. (2004), “Undoing gender”, traducido al castellano por Paidós como “Deshaciendo el 
Género”, el 2006.  
6 Corbett, K. “Faggot=Loser”, Studies in Gender and Sexuality 2(1):3-28, 2001  



designación maricón mediante el examen de un momento clínico durante el 
que un paciente me llamó ‘maricón’. Se dedica una atención particular a la 
función defensiva que jugó ‘maricón’ en los esfuerzos de este chico para 
deshacerse de la pequeñez y de perder. Utilizo este dilema específico para 
tomar en consideración la demanda más general a los niñoss en la infancia de 
ser grandes y ganadores. Centrándome en la manera como los chicos se 
defiendes contra la ansiedad generada por el dualismo grande-pequeño, doy 
argumentos para el compromiso clínico de estas defensas, incluida la protesta 
agresiva, el envalentonamiento, y las preocupaciones fálico-narcisistas. 
Propongo comprometer a los chicos en el proceso difícil de la terceridad como 
un lugar psíquico que ofrece un contexto de crecimiento en el que catectizar la 
ansiedad de los chicos y la agresión. Una catexis tal se opone a la manera en 
que las preocupaciones narcisistas y la agresión de los chicos son 
simultáneamente premiadas y descuidadas mediante la aproximación a la 
masculinidad que reza “los chicos serán chicos”. La agresión de los chicos, que 
tan a menudo esconde su ansiedad por perder, no esta contenida 
adecuadamente ni está comprometida. Se les deja adoptar un 
envalentonamiento frágil y relacionarse mediante el control y la dominación. 
Una forma rutinaria de envalentonamiento y dominación es el uso despreciativo 
de la palabra maricón. Concluyo con unos pensamientos especulativos acerca 
de cómo la ansiedad de pérdida que se maneja inicialmente a través de la 
proyección difusa de ‘maricón’ puede dar lugar a una forma más específica de 
odio: la homofobia.”    
 
En el seminario de Emilce hemos discutido un trabajo suyo, de 1996, publicado 
en “Gender & Psychoanalysis”: “La infancia homosexual: notas sobre los 
chico-chica”7, que resumimos a continuación, puesto que nos ha parecido un 
trabajo clínico excelente, aunque la argumentación teórica que lo sostiene no 
sea muy extensa ni esté muy al día.  
 
En este ensayo Corbett hace lo que él llama es “un esfuerzo incipiente para 
pensar en la infancia homosexual de los niños”. Focaliza en un subconjunto de 
chicos homosexuales, a los que llama paródicamente “chicos-chica”, cuya 
experiencia de género femenino-masculino mezclado se mueve más allá de las 
categorías convencionales de la masculinidad y la feminidad. A partir del 
material clínico que presenta muestra de qué manera a menudo estos chicos 
han sido echados del reino de la “salud de género”, debido, sobretodo, a la 
renuencia de los psicólogos y psiquiatras a reconocer la realidad de las 
variaciones de género y de las identificaciones de género cruzadas dentro del 
dominio de la salud mental. Corbett transcribe una discusión que está teniendo 
lugar en círculos psicoanalíticos –y de la que estos diálogos son un ejemplo- 
sobre la necesidad de integración en la vida humana que está empujando con 
esfuerzos para captar la subjetividad de los chicos-chica. Corbett nos pide 
retener conceptos como estructura psíquica e integración del yo, para volver a 
pensar los desarrollos psíquicos que están libres de los determinismos a los 
que los psicoanalistas con tanta facilidad han recurrido para dar cuenta del 
desarrollo humano. 
 
                                                 
7 Corbett, K. (1996), Homosexual boyhood. Notes on girlyboys. Gender & Psychoanal. 1(4): 
421-461. Traducción repartida entre Marta González y Concepcó Garriga  



 
Corbett empieza este artículo recurriendo a experiencias personales, y nos 
cuenta que él participaba en las sentadas que hacían las mujeres de su familia 
para coser, que en un traslado reencontró un pañuelo que se había bordado, y 
que le evocó escenas y recuerdos de su infancia aniñada a medida que trazaba 
su camino a través de su infancia homosexual. 
 
Sentado en medio de las cosas que estaba embalando, los pensamientos de 
Corbett giraron hacia el lugar donde más a menudo se coloca como psicólogo, 
escuchando a los pacientes que le hablan de sus infancias homosexuales. 
Mientras analizaba los varios aspectos de las vivencias de sus pacientes, 
empezó a cuestionar lo que el canon psicológico dice acerca de la infancia 
homosexual. Fue entonces cuando se dio cuenta de que no hay “infancia 
homosexual” en la literatura psicoanalítica, que la infancia homosexual como 
categoría conceptual no existe. Corbett afirma que la existencia de niños 
protogays hasta ahora ha sido, o bien silenciada o bien estigmatizada. Y que 
prácticamente no ha habido ningún esfuerzo para hablar de la experiencia 
infantil de los homosexuales de ninguna otra manera que caracterizando su 
juventud como un reino trastornado o no conformista del que se espera que 
salgan. Y que habitualmente se contempla el destino de estos chicos con el 
paternalismo que esconde la antipatía. 
 
A continuación indica que su deseo es romper el silencio, rechazar el 
paternalismo y empezar a concebir la infancia homosexual. Con este fin va a 
utilizar a Nick, un niño de 10 años que participa en el estudio longitudinal de 
afeminados de Green (1987). En este estudio, cuando a Nick se le preguntó si 
sabía porque le habían llevado al médico, dijo que tenía “un problema de 
afeminamiento, grande, importante” (pg. 277). Corbett afirma que esta 
respuesta es un soplo de aire fresco en medio del murmullo malhumorado que 
impregna el discurso del niño afeminado, y que contribuye a la construcción de 
una teoría de la homosexualidad sin espíritu: los trabajos de Green (1987), 
Stoller (1968, 1985), y Friedman (1988). Nos aclara que utiliza “el discurso del 
chico afeminado” para referirse tanto a la literatura sobre afeminados como al 
trastorno de identidad de género (Gender Identity Disorder – GIP). 
 
Corbett continúa diciendo que le gustaría añadir a la nomenclatura queer  el 
término “chico-chica” porque es casi imposible localizar un significante de la 
homosexualidad masculina que no sea despreciativo. Dice que quizás tendría 
más sentido apropiarse de “afeminado” pero lleva la implicación de “debilidad”, 
de delicadeza inalcanzable, pasividad y ninguna de las cualidades como 
resistencia, iniciativa y actividad. Es más, añade, el “chico-chica” incluye la 
cualidad de crisis de categoría que es esencial en el concepto de los niños que  
intenta describir. El aparejamiento oximorónico  de chico y chica en “chico-
chica” capta la posibilidad de que pueda haber formas de género dentro de la 
homosexualidad que se contradigan y vayan más allá de las categorías 
convencionales de la masculinidad y la feminidad. 
 
Pero los analistas, dice Corbett, empezando por Freud, en “El misterio de la 
homosexualidad”, de 1920, (pg. 170), más que recurrir al misterio de la 
homosexualidad para desarrollar las categorías del género, han restringido 



repetidamente las posibilidades del género al binario convencional 
heterosexual masculino-femenino. Por esto los homosexuales han sido 
repetidamente (mal)colocados dentro de una categoría de género que 
descansa sobre las distinciones esenciales entre lo que es femenino y lo que 
es masculino y cualquier infancia homosexual ha sido desterrada al reino de la 
patología. Las identificaciones de género cruzadas y las variaciones de género 
com la de Nick se volvieron “Un problema de afeminación, grande, importante”, 
en vez de ser entendidas como manifestaciones de las vicisitudes de género. 
 
En otro texto (Corbett,1995a) ha argumentado que los analistas, debido a 
dificultades contratransferenciales con la homosexualidad de los hombres, a 
menudo ni han comprendido ni han tolerado la experiencia de género ni de los 
hombres gay ni de los chicos afeminados. En el supuesto servicio de la salud 
mental, los analistas han sido tan ávidos de devolver los chicos-chica al camino 
masculino, que, a menudo  les han perdido de vista. No solo esto, sino que los 
analistas también han perdido de vista la realidad de la variación de género y 
las identificaciones de género cruzadas dentro del dominio de la salud mental.  
 
Corbett defiende que este punto ciego analítico aparece como consecuencia 
del fracaso en reconocer adecuadamente la relación misteriosa y compleja 
entre el género y la estructura psíquica; y argumenta que la conformidad de 
género y la estructura psíquica se han disuelto en lo que se llama “salud de 
género”8. Y sostiene que se maneja una noción de masculinidad subteorizada, 
que no se ha hecho prácticamente ningún esfuerzo para teorizar críticamente el 
género. Para avanzar en su argumentación utiliza las críticas del género del 
feminismo, el movimiento queer y la postmodernidad.  Pero también cuestiona 
si este pensamiento contemporáneo a veces no contempla la vida más allá del 
principio del placer y al hacer esto subestima el potencial humano tanto para el 
dolor psíquico como para el crecimiento psíquico. 
 
Corbett ha organizado la segunda mitad de este artículo como notas acerca de 
los chicos-chica con la esperanza que le comportara mayor libertad. La forma 
de nota le parece que contiene más adecuadamente la subjetividad que está 
intentando captar con la noción chico-chica9. 
 
LA SALUD DE GÉNERO  
 

                                                 
8 El concepto de estructura psíquica proviene del trabajo de Loewald (1980).  Los conceptos de 
integración del yo, de desarrollo emocional  y de salud proceden del trabajo de Winnicott (1965) 
y Masud Khan (1974). Corbett mantiene que los mundos internos son creados y que las 
estructuras psíquicas se construyen mediante procesos como la internalización, la proyección, 
la introyección y la identificación. También toma de Winnicott (1965) su noción de integración 
exitosa del yo, y la correlaciona con la salud como concepto contrario a la desintegración que 
enlaza con la disociación, estados caóticos de regresión, escisión y despersonalización. 
Corbett prefiere utilizar conceptos como estructura psíquica e integración del ego, y aplicarlos a 
los esfuerzos para reinventar los desarrollos psíquicos que estàn libres de los determinismos 
en los que han caído tan fácilmente los psicoanalistas al dar cuenta del desarrollo humano.      
9 Corbett tiene dudas respecto al hecho de que “chico-chica” sea una etiqueta. Las etiquetas 
denotan categorías, y él se resiste a proponer una nueva categoría. No obstante, le parece  
haber dejado suficientemente claro que escoge chico-chica porque siente que capta muy bien 
la interimplicación compleja  entre masculinidad y feminidad que describen tantos hombres 
homosexuales.  



En este artículo Corbett quiere dejar claro que no está hablando de todos los 
chicos homosexuales. A la inversa, que no está excluyendo a todos los chicos 
–o chicas heterosexuales por esta razón. Quiere hablar de la infancia 
homosexual como distinta de la heterosexual sin excluir ni negar la manera en 
que las fantasías homosexuales i/o cruzadas de género están interimplicadas 
con una gama de sexualidades. Ha escrito este artículo para centrarse en los 
chicos-chica –un conjunto de experiencias y fantasías frecuentes y compartidas 
por muchos chicos homosexuales, pero no exclusivamente, ni de manera 
exclusiva a ellos. Este patrón de experiencias y fantasías está abierto (como 
todos los patrones) a considerables variaciones inter e intrasujetos. 
 
También quiere dejar claro que al construir estas narrativas prospectivas del 
desarrollo respecto a la experiencia de género cruzada de los chicos protogays, 
no está queriendo establecer una línea del desarrollo, ni organizando una 
narrativa coherente que  excluya la interimplicación compleja del género, la 
sexualidad y la estructura psíquica. En vez de esto, está proponiendo que la 
experiencia temprana de género cruzado no es isomórfica con la 
homosexualidad (Friedman, 1988; Coates, Friedman y Wolfe, 1991), ni por el 
contrario una secuencia causal del desarrollo desde la experiencia de género 
cruzada hasta la homosexualidad adulta (Zugar,1988).Sino más bien que la 
experiencia temprana de género cruzada está interimplicada con el posterior 
desarrollo de la homosexualidad de maneras complejas de las que todavía no 
pueden dar cuenta dentro de las teorías del desarrollo actuales. Cree que hay 
aspectos del desarrollo homosexual que piden una teorización que va mucho 
más allá de los paradigmas del desarrollo que actualmente utilizan los  
psicoanalistas. De manera contraria, afirma que se necesita una teoría opuesta 
al paradigma determinista del desarrollo que pueda dar cuenta de los patrones 
mientras simultáneamente reconozca debidamente el papel que tienen las 
variaciones, e incluso el caos, en la estructura psíquica y la salud10. 
 
Tal como ha comentado Sedgwick (1995) recientemente, “para algunas 
personas el género simplemente tiene más importancia en sus vidas que para 
otras” (pg.16), en términos parecidos, algunas teorías son más de género que 
otras. En este sentido, Corbett explica que su esfuerzo por examinar las 
identificaciones de género cruzadas es una manera de pensar en la 
homosexualidad, no la única, y no necesariamente el paradigma a tomar como 
ejemplo para pensar en la homosexualidad. 
 
Los hombres y  los chicos se ponen ansiosos cuando se les caracteriza como 
femeninos, siendo la implicación de vergüenza que han perdido dominio sobre 
su propio género (Butler, 1993). Así late el corazón misógino de la homofobia. 
En otro trabajo anterior Corbett intentó situar la experiencia de género del 
hombre gay dentro de la categoría de la masculinidad (Corbett, 1993a). Llamar 
masculino a un hombre femenino tiene un cierto encanto radical para él. 
Argumentó que llamar femeninos a los hombres gays ni problematizaba 
suficientemente su experiencia de género ni capaba adecuadamente las 
vicisitudes del género. Pretendía ampliar y desestabilizar la construcción 

                                                 
10 Corbett agradece a Adrienne Harris su discusión tan elaborada que le ayudó a clarificar sus 
pensamientos en este tema. 



psicoanalítica de la masculinidad mediante la inclusión de la pasividad y de las 
identificaciones femeninas dentro de sus límites.  
 
No obstante, en una demostración sorprendente del modo en que las 
jerarquías tienen una manera insidiosa de volverse a imponer (Flax, 1990) –la 
manera en que la jerarquía de género de la masculinidad como superior a la 
feminidad se impone repetidamente- Corbett fue malinterpretado (Schwartz 
(1995) en el sentido que, mediante una complicidad ingenua con la opresión,  
desea promover la masculinidad como salud, mientras degrada la feminidad. 
En verdad, ninguna categorización capta suficientemente la experiencia de 
otredad de género que describen estos chicos y hombres, porque describir a 
los hombres gay como masculinos, fracasa de la misma manera como fracasa 
describir a los hombres gay de femeninos.  
 
Se reproduce el problema de categoría cuando se trata de la relación entre el 
género y la sexualidad. Un hito de la política gay ha sido el esfuerzo para 
resistir y deconstruir la larga tradición de contemplar el género y la sexualidad 
como categorías continúas. Los activistas gays lo mismo que los teóricos han 
trabajado para rechazar las teorías del desarrollo de la sexualidad, 
especialmente aquellas que sitúan el género como determinante causal de la 
sexualidad.  
 
A pesar de la eficacia política de una resistencia de este tipo, Corbett se 
pregunta desde hace años por la eficacia psicológica de esta táctica. Los 
teóricos gays han ignorado durante años el lazo entre la feminidad en la 
infancia y la homosexualidad adulta, desvinculando de esta manera la 
experiencia de género infantil de la identidad sexual adulta, encerrando al niño 
femenino, y creando un “abyecto obsesionado” (Sedgwick, 1993, pg. 157) del 
pasado de género. 
 
Actualmente ya no es suficiente deconstruir paradigmas del desarrollo y 
normas prescriptivas. Como ha propuesto Butler (1993), ahora tenemos que 
empezar a construir modelos que teoricen las interimplicaciones complejas, lo 
contrario de las implicaciones causales, que unan el género con la sexualidad. 
Ahora es necesario que reconozcamos la multilinealidad y la interimplicación de 
los procesos psicológicos que nacen del entretejido entre el género y la 
sexualidad (Goldner, 1991; Harris, 1991; Butler, 1993; Chodorow, 1995; Dimen, 
1995). Por ejemplo, mientras que las criaturas establecen una identidad de 
género consciente antes de desarrollar una identidad sexual consciente, no 
deberíamos dar por supuesta una relación lineal y jerárquica. No obstante, 
tendríamos que empezar a contemplar el entretejido dinámico (incluida la 
posibilidad de deshacer el tejido) que estos desarrollos puedan tener entre si. 
Aún más, como ha sugerido Chodorow (1995) recientemente, es preciso  
reconocer que  “la ‘solución’ a los problemas de género supone la solución a 
los problemas de subjetividad personal y desarrollar capacidades para la 
intersubjetividad” (pg.297). De manera parecida, Goldner (1991) ha 
argumentado que “la persona, la identidad de género, y las estructuras 
relacionales se desarrollan a la par, coevolucionando y codeterminandose la 
una a la otra” (pg. 261-262). De aquí, la dificultad extrema al hacer 
afirmaciones generales sobre el género, porqué los géneros son tan infinitos 



como las subjetividades. De aquí que nuestras necesidades psicológicas de 
coherencia y estabilidad del ego empujen hacia la generalización y la búsqueda 
de sentido, empujando en consonancia con (y a la vez construyendo) mandatos 
culturales. 
 
Así pues, Corbett intenta concebir a sus pacientes como seres intrincados, 
perseguidos por contradicciones y paradojas. Le gusta creer que son capaces 
de destinos complejos que son demasiado a menudo subestimados por los 
parámetros del desarrollo establecidos por la psicología del ego tradicional. No 
obstante, también intenta comprender las necesidades de sus pacientes de 
representaciones del self estables y de coherencia subjetiva delimitada – 
incluida su búsqueda de identidades estables de género y sexual. Esta 
necesidad de estabilidad no excluye contradicciones subyacentes. Y de la 
misma manera, las contradicciones subyacentes no excluyen la necesidad de 
estabilidad. A pesar de reconocer la función de la estabilización del ego, ésta 
no se debería confundir con la enaltización de lo establecido; efectivamente, lo 
establecido puede ser empleado defensivamente para personificar la 
estabilidad.                     
 
EL PROBLEMA DE LA AFEMINACIÓN 
 
Corbett argumenta que no toda la feminidad de los niños es la misma, y añade 
que no desea enaltecer la manera como se ha entendido la feminidad en los 
hombres desde la perspectiva de un continuum –de más a menos afeminación- 
estando relacionado el extremo más femenino del continuum con los mayores 
déficits del ego y patología del carácter (Friedman, 1988). 
 
Otra expresión de este continuo de afeminación es la separación del trastorno 
de la identidad de género de lo que se llama “inconformidad de género”. A los 
chicos que se les diagnostica un trastorno de la identidad de género (Gender 
Identity Disorder, GID) se les considera extremadamente femeninos y 
gravemente desorganizados. A los chicos identificados como inconformistas se 
les describe como menos problemáticos, tanto respecto a su feminidad como a 
su salud mental.  Lo que estamos mirando, entonces, no es un continuum de 
feminidad sino un continuum de integración del ego y de la estructura psíquica. 
Los así llamados chicos inconformistas pueden ser tan femeninos como los 
GID, solo que la feminidad está contenida dentro de una estructura psíquica 
más estable. La feminidad de los chicos GID se contempla como extrema por 
todo el afecto que rodea sus actuaciones de género- a veces actuaciones casi 
histéricas que enmascaran y desvelan simultáneamente estados caóticos de 
regresión y de dolor psíquico. 
 
Corbett nos propone analizar el comportamiento de juego de dos niños de 4 
años, que vamos a reproducir como ilustración de su manera de proceder. Los 
dos le fueron llevados a exploración después que su comportamiento de 
género manifiesto causara preocupación. Jerry pasaba buena parte de la hora 
vistiendo a Barbie y construyendo varios escenarios domésticos, como 
preparar el desayuno. Los escenarios domésticos, no obstante, parecían 
secundarios a los cambios de ropa de Barbie, y su deseo manifiesto de ser 
admirada. Realizaba estos cambios de ropa con mucha atención a los detalles, 



y ejercía un cuidado notable para asegurarse de que Barbie tenía un aspecto 
“excelente”. Al principio, no le daba ningún papel en el juego, pero Jerry con 
frecuencia buscaba su atención, a través de Barbie, para que la admirara. 
Barbie a menudo le preguntaba a Corbett si le gustaba lo que llevaba, o si le 
gustaba lo que se había hecho en el pelo. A medida que le fue mostrando 
interés por participar en el juego que Jerry dirigía, le dio el papel de marido de 
Barbie y los escenarios domésticos adquirieron un papel más importante. 
Actuábamos en estos escenarios prosaicos de una manera bastante inerte, me 
llamó la atención lo limitado que era, en el sentido que le faltaba el placer del 
juego. Su impresión de que esta limitación podía haber sido a consecuencia de 
ser observado le fue confirmada por sus padres y maestros, quienes le 
contaron que en entornos más familiares, a menudo encontraban a Jerry 
ensimismado placenteramente en juegos domésticos. 
 
El segundo niño, Donald, pasó la hora entera actuando una escena centrada 
alrededor de que Barbie se sentía amenazada. Vestía a Barbie con todo 
cuidado, luego la desnudaba, la ataba a un árbol, y la amenazaba con la 
posibilidad de violencia. Al principio apareció un muñeco hombre, sorprendió a 
Barbie, y mientras ella trataba de liberarse, él se restregaba sobre ella. A 
medida que el juego proseguía, se repitió la misma amenaza con un perro. 
Después de estas amenazas reinaba el caos. Barbie quería sacudirse, chillar, 
librarse y correr hacia Corbett, quien estaba encargado de ofrecerle protección 
y seguridad. Aunque, ocasionalmente, se la llevaba de su puerto seguro y 
volvía a actuar todo el drama. 
 
Según Corbett lo que distingue estos dos escenarios de juego no es la 
feminidad sino la expresión de dolor psíquico. Es más, lo que distingue estas 
interacciones es la naturaleza de la cualidad de las defensas y de las 
relaciones de objeto de los niños. La limitación de Jerry, que sugiere el dolor de 
la vergüenza, contrasta con la expresión ritualizada y casi histérica, de dolor 
traumático, de Donald. Donald repetía rígida y compulsivamente el juego de la 
amenaza. Cada repetición daba como resultado una escalada de caos tan 
marcada que Corbett tuvo que redireccionar el juego a fin de evitar que Donald 
se dañara. El comportamiento rígido y compulsivo a menudo se emplea para 
cerrarse a la vida afectiva. Pero los esfuerzos de Donald en este sentido no le 
servían puesto que el miedo y la ansiedad superaban su organización 
defensiva, dejándole dependiente de la asistencia y el cuidado de los adultos. 
Jerry miraba con precaución al adulto para asegurarse, pero esto lo hacía al 
nivel de la autoestima, no de la integración del ego. Las características 
obsesivas y narcisistas que caracterizaban el juego de Jerry no indican el 
sentido de urgencia y necesidad que caracterizaba el juego de Donald. 
Dejando de lado la variación del juego de género de Jerry, y del conflicto 
narcisista que supone dicha variación  (¿puedo tener esta fantasía? ¿Puedo 
desear como niño jugar a ser niña buscando la admiración de un niño? ¿Puedo 
desear ser bello?), él no presentaba ningún síntoma clínico que pusiera en 
cuestión su desarrollo emocional. Dejando de lado su variación de género, ni 
sus padres ni sus maestros tenían otras preocupaciones. Lo que es lo mismo, 
su historia clínica no era llamativa. Al contrario de la de Donald, cuya historia 
temprana, sin entrar en detalles, estaba repleta de indicaciones de tensiones 
del desarrollo y de traumas tempranos., incluyendo la pérdida de su madre y de 



su hermano, que podrían dar cuenta del desbaratamiento en el crecimiento 
psíquico que Donald padecía. A su vez. La vida cotidiana de Donald, tanto en 
casa como en la escuela, indicaba desorganización y malestar. 
 
Corbett nos llama la atención en el sentido que tener en cuenta el crecimiento 
psíquico nos lleva al reino de la salud y él opina que la salud ha sido 
severamente criticada en estos tiempos postmodernos, porque, se queja, que 
para mantenernos dentro de las tendencias postmodernas del pensamiento 
psicoanalítico, ya no igualamos salud con equilibrio y autoposesión sino con 
alguna capacidad para contener la fragmentación (Flax, 1990). Y además, 
añade, “la salud” no es un concepto univoco, y a menudo está confabulada con 
el poder y el conformismo como se puede ver claramente en las teorías del 
desarrollo del género. 
 
Los y las teóricos queer y feministas, al proponerse la tarea de volver a teorizar 
el género, han denunciado esta confabulación. Es justamente esta cuestión la 
que Corbett está encarando cuando piensa en los niños que han sido 
diagnosticados de GID. Así, se pregunta: ¿no es el trastorno de identidad de 
género la apoteosis de la postmodernidad? ¿No es cierto que estos niños 
ponen de relieve que existe un conflicto irresoluble que desestabiliza las 
categorías binarias de hombre y mujer, y que al hacerlo provocan una crisis de 
la categoría misma (Garber, 1992)? ¿Qué podría ser más postmoderno?  
 
Y se sigue preguntando: ¿estos niños, están construidos como desorganizados 
porqué no tenemos ninguna otra categoría para ellos? Y también, ¿esta 
categorización da como resultado dolor psíquico adicional? Su respuesta es sí 
y sí. A estos niños se les coloca dentro de la categoría del trastorno de la 
identidad de género. Su opinión es que se deberían cuestionar y retar 
rigurosamente todas estas prácticas clasificatorias por la manera como se han 
construido. Afirma que él mismo podría poner en cuestión una buena cantidad 
de aspectos de esta categoría pero que ha escogido centrarse en uno –el de la 
afeminación. Observa que los chicos y los hombres que manifiestan 
comportamientos de género cruzados siempre están reñidos con la cultura, y 
su rareza es recibida con menosprecio y hostilidad. Tal antipatía a menudo 
toma la forma de comparar a estos niños con las niñas, como si colocar un niño 
en la categoría “niña” fuera un acto de devaluación. Como ha señalado Garber 
(1992), “al expresar la condena de varios tipos de hombres, las mujeres son 
siempre las cabezas de turco” (pg. 138). En verdad, dentro del discurso del 
niño afeminado, la feminidad deviene un síntoma. En realidad Freidman (1988) 
utiliza para el diagnóstico la expresión “síntomas como de mujer” como si 
sugiriera que uno puede caer enfermo con la enfermedad de la  feminidad (pg. 
199). Chasseguet-Smirgel (1976) da un paso más con su pronóstico afirmando 
que demasiado acceso a la feminidad puede conducir a la “muerte psíquica” 
para un niño (pg. 349). Lo que significa que uno no sólo puede caer enfermo  
de feminidad, sino que incluso puede morir. 
 
Una pregunta que se podría poner razonablemente es si a estos niños se les 
puede ver fuera de la creencia de que la feminidad comporta intrínsecamente la 
enfermedad. Los aspectos individuales de tal manera de pensar respecto a las 
maneras como se ha pensado de las niñas y las mujeres y como se las ha 



tratado hasta ahora ya ha sido bien documentada por otros. De manera 
parecida, los efectos a los que se ha referido como la ecuación del trauma de la 
homosexualidad de los hombres (homosexualidad de los hombres = feminidad 
= trauma) (Corbett, 1993a) están saliendo a la luz de manera creciente por la 
acción de las políticas de liberación gay y el campo reciente de los estudios 
queer.  
 
Corbett continúa diciendo que el discurso antidesarrollo demasiado a menudo 
hace romántico el dolor, subestima el impacto profundo de las relaciones 
tempranas figura parental-criatura, e infravalora  el papel de la integración del 
ego en el desarrollo humano. Si el debate sobre la feminidad infantil queda sólo 
confinado a la construcción social del género se pierden algunas características 
fundamentales de la adquisición de género de los chicos diagnosticados como 
trastorno de la identidad de género como los sentimientos de necesidad, 
melancolía, abyección y ansiedad que rodean las actuaciones de género de 
estos niños. El afecto que rodea la feminidad ilustra como el género no es solo 
una categoría construida, sino también una actuación psíquica. 
 
Se puede acumular dolor alrededor del género. Pero, ¿cómo se puede hablar 
del dolor cuando la persona que manifiesta el género en cuestión lo vive en 
disputa desde si misma –cuando el mismo género lleva la carga del dolor y de 
la vergüenza? ¿Cómo hablamos de dolor y género cuando el dolor es más 
agudo y desorganizante que la vergüenza –cuando el dolor habla mediante 
síntomas indicativos de un rompimiento de la estructura psíquica (la escisión, 
las disociaciones, la despersonalización, la regresión, y las dependencias 
omnipotentes)? ¿Y cómo hablamos del dolor y del género cuando, si hemos 
aprendido algo de las reformulaciones queer de la teoría psicoanalítica de la 
homosexualidad, es que los psicólogos tienen una manera de mirar las 
variaciones y de llamarlas enfermedades? Este dilema que está tan bien 
ilustrado por la propia noción de trastorno de la identidad de género, apunta a 
nuestra necesidad de encontrar una manera de acercarnos a la interimplicación 
entre la psique, el soma y lo social. 
 
Coates (Coates y cols., 1991; Coates, 1992, 1994) ha iniciado este camino, y 
ya ha andado un trecho en dirección a la comprensión del dolor de algunos 
niños femeninos que sufren dolor más allá de la vergüenza. Coates ha sugerido 
que para los chicos GID las fantasías y los comportamientos de género 
cruzados actúan como formaciones de compromiso que funcionan para 
manejar la ansiedad de separación y la agresión. Al hacer esto, nos 
proporciona un análisis complejo de cómo el género puede ser tejido con el 
crecimiento psíquico.  Se explica el género como un fenómeno organizador de 
la infancia temprana, y Coates presenta un análisis complejo de los múltiples 
factores que contribuyen al desarrollo del género, incluyendo la biología, la 
cognición, y la psicodinámica parental. En el artículo que estamos reseñando 
Corbett hace una crítica del trabajo que Coates que  no vamos a reproducir en 
la que cuestiona sus aportaciones porque no tiene suficientemente en cuenta la 
afeminación. 
 
Corbett toma en sus manos esta tarea afirmando que es necesario empezar a 
examinar la feminidad en la infancia desde un espectro de salud infantil. 



Explica que no todos los comportamientos manifiestamente femeninos surgen 
de la misma estructura psíquica o nivel de integración del ego, ni de la misma 
fantasía latente, ni del mismo mundo interno. Los comportamientos femeninos 
manifiestos varían en relación al afecto que expresan; no siendo todos una 
expresión de dolor. No examinar la feminidad de la infancia de los niños a lo 
largo de una gama más amplia de salud mental mantiene al género como un 
sistema normativo en vez de cómo un sistema donde cabe la variación. Este 
énfasis en la normatividad sostiene la atribución de vergüenza de un género no 
normativo, herido, o denostado a esos niños que dan un paso adelante de la 
línea normativa.  
 
Corbett a continuación escribe un apartado que llama “Notas sobre los 
chicos-chica” en el que, en un estilo más informal del que ha utilizado hasta 
ahora, describe e ilustra con viñetas clínicas esta categoría que está creando.   
 
Definir a los chicos-chica: Las identificaciones femeninas para los chicos 
homosexuales no son tanto la expresión del deseo de ser una chica (aunque a 
menudo es la conducta manifiesta y, a veces, ese es el deseo latente), sino 
más bien una vía para la experiencia pasiva y la satisfacción del deseo11. Los 
anhelos pasivos y las identificaciones femeninas residen junto a una 
identificación masculina, a menudo creando algo a lo que un paciente se refirió 
como “sentimientos de género mixto” durante la niñez. Por ejemplo, un 
paciente gay, afirmó “sé que mi padre quería que yo fuese un hombre, y supe 
que no estaba siendo un hombre como él. No estaba siendo una mujer, pero no 
estaba siendo un hombre tal como él lo define”, expresa bastante 
adecuadamente la paradoja de la experiencia del género que tiene el chico-
chica: el género no está fijado, sino mezclado. Los chicos-chica no se sienten 
chicas exactamente, aunque se dan cuenta de que se identifican con sus 
madres más que la mayoría de los chicos. Tienen amigas y disfrutan jugando y 
pasando el tiempo con chicas más que la mayoría de los chicos. No se sienten 
chicos exactamente, al menos tal como lo definen sus padres y sus pares 
masculinos. No desean llegar a ser chicas ni negar sus cuerpos masculinos. 
Muchos, sin embargo, se preocupan por si sus cuerpos masculinos resultan 
adecuados, si tal vez son demasiado pequeños, demasiado débiles, o si hay 
algún aspecto de ellos que se parezca demasiado al de una chica. Aunque esa 
preocupación se siente al nivel del cuerpo, muchos de estos chicos tienen una 
comprensión incipiente de que su identidad es una cuestión mental. Por 
ejemplo, un paciente decía “no parecía poder conseguir que mi mente 
trabajase como la de otros chicos, y que mi cuerpo la siguiera”. 

                                                 
11
 Defino la pasividad homosexual masculina como manifiesta en una variedad de deseos y 

conductas, que van desde el deseo de relación de objeto de ser cuidado por otro hombre, al 
deseo sexual de que sus zonas erógenas sean tocadas o penetradas por otro hombre. Por 
ejemplo, la pasividad puede expresarse mediante el deseo de ser abrazado por otro hombre. 
Un paciente gay habla de su placer al “dormir como cucharas” acunado en los brazos de su 
amante. Disfruta especialmente el sentimiento de que su amante es “mayor y más fuerte, y 
capaz de envolver[lo]”. El deseo pasivo también se expresa mediante el placer que los 
hombres gays sienten en el coito anal. Describiendo una fantasía de fusión amorosa, un 
paciente gay afirmaba “Cuando Alex está dentro de mí, es como si me sintiera lleno de él. 
Como si su polla me atravesara totalmente, como si fuéramos uno”. Ambos ejemplos sirven 
para ilustrar un aspecto central de la pasividad: una pérdida temporal de visión del self 
mediante el sentimiento que funde con el otro.  



Los chicos-chica no pelean: 1. Corbett pone dos ejemplos clínicos para ilustrar 
esta afirmación. Luego formula una justificación teórica. Ejemplo 1: Con 12 
años Simon se mudó en mitad de curso. Recordaba su “angustia” por la 
pérdida de los viejos amigos y la confusión de la mudanza en paralelo a un 
sentimiento creciente de confusión en su identidad sexual. En el nuevo colegio, 
un compañero le invitó a salir. Pasaron un par de horas en un parque del 
vecindario, compartiendo un cigarrillo y charlando. Simon recordaba haber 
sentido cierto alivio sobre su capacidad de relacionarse con este nuevo chico, 
en tanto que sus anteriores relaciones con chicos a menudo habían sido 
tirantes. Indicó que nunca se sintió totalmente cómodo en compañía de otros 
chicos. En retrospectiva, Simon se preguntaba si no encontraba atractivo a este 
chico, pero indicaba que si lo hizo, “estaba ocupado reprimiéndolo”. Unos días 
después, el chico aparentemente amistoso intentó provocar una pelea con 
Simon frente a un grupo de otros chicos. Simon recordó haberse sentido muy 
ansioso, asustado y “totalmente confundido”. Temía echarse a llorar. Cuando 
se retiraba del grupo, el chico provocador se burló llamándolo “coño”. 

2. Ejemplo 2. Arnie tuvo su primer profesor varón a los 12 años. Este profesor 
pareció interesarse especialmente por Arnie que, a su vez, disfrutaba de esa 
atención. El profesor citó a los padres de Arnie y les dijo que le parecía que 
éste necesitaba desarrollar una “mayor autoestima masculina” y les aconsejó 
que animaran a Arnie para que se uniese al equipo de lucha. Arnie se sintió 
“puesto en evidencia” y “traicionado” por su profesor, así como “empujado” por 
sus padres. Se unió al equipo con reticencia y, comprobó que podía “aprobar”. 
Pero empezó a sentirse cada vez más incómodo con la lucha, no sólo por la 
presión de una falsa adaptación para complacer a sus padres y a su profesor, 
sino también porque comenzó a ser consciente de sentimientos sexuales 
estimulados por el contacto físico con otros chicos. Temeroso de no poder 
“controlar [su] pene”, cubrió sus genitales con un plástico duro  esperando que 
este artefacto suprimiese su deseo, sin éxito alguno. Arnie finalmente dejó el 
equipo y se unió a otra actividad. Pero recordaba cómo su profesor “lo puso 
como ejemplo frente a toda la clase”, de “falta de voluntad”. 

3. Friedman (1988) dice que el denominador común homosexual del chico-
chica son sus dificultades con la agresión y con el juego de empujones y 
caidas. Según Friedman, el problema con los chicos-chica es que no pelean.  

Tradicionalmente, se nos ha dicho que este miedo representa una retirada de 
la rivalidad y la competición edípicas. En realidad, Corbett cree que los chicos-
chica pueden enfrentar un complejo de Edipo particular y complejo. En verdad, 
la reteorización moderna de la homosexualidad sugiere posibilidades más allá 
de la simple retirada edípica. Por ejemplo, Isay (1989) toma en cuenta la 
consideración del deseo edípico de un chico homosexual hacia su padre. Y 
Silverman (1992) ha apuntado los varios modos en que el deseo homosexual 
masculino puede estar atado por la identificación de un chico con su madre. 
Dichas configuraciones edípicas pueden explicar, en parte, el conflicto del 
chico-chica con la agresión. Por ejemplo, parece probable que los sentimientos 
agresivos de un chico-chica puedan entrar en conflicto con su deseo de ser 
cuidado por hombres. 



Friedman cree que el modo en que un chico debe obtener la identidad 
masculina y la competencia es mediante la agresión. En cuanto a esta creencia 
de que la agresión subyace al desarrollo masculino, Person (1986) ha señalado 
que “el principal problema sexual para los chicos es la lucha por conseguir 
fuerza fálica y el poder frente a otros hombres” (p. 72). El narcisismo fálico y la 
actividad deben mantenerse y la pasividad debe ser repudiada. En concreto, 
debe negarse el deseo sexual hacia otro hombre. En otra parte Corbett ha 
abordado los límites de esa solución narcisista fálica como fundamento de la 
masculinidad (Corbett, 1993b). Baste decir que si aceptamos el narcisismo 
fálico (junto con la negación de la contribución de los factores prefálicos) como 
fundamento de la masculinidad, también tendremos que aceptar las 
consecuencias sádicas y narcisistas de dicha masculinidad.  

4. Los hombres y los chicos se ven envueltos fácilmente en provocaciones para 
defender el honor de su masculinidad por medios violentos. Una parte de esta 
historia que nunca ha sido bien documentada es el odio y la violencia 
empleados por los hombres para defender el honor de su masculinidad de la 
amenaza de la homosexualidad. Una de las razones de que esta historia no 
esté documentada es la creencia de que dicho odio es constitutivo de la 
masculinidad. Es uno de los modos en que los chicos se convierten en chicos.  

A los chicos-chica se les anima a unirse al redil masculino, so pena de caer 
víctimas del rechazo masculino (Green, 1987).  

5. En lo más profundo del Cinturón Bíblico (N. de T.: zona de los EEUU donde 
impera un fundamentalismo protestante) Wally escribía un diario que en su 
mayor parte consistía en dibujos que van desde princesas a modelos hasta 
escultura griega clásica. Lo mantenía oculto bajo las tablas de su armario. Tras 
su primera experiencia sexual con un chico, y en un estado de gran vergüenza 
y ansiedad, quemó el diario y lo enterró en un campo cercano. 

Los chicos-chica y el pene: 1. Los chicos-chica tienen un pene, quieren un 
pene y a menudo se identifican con quienes no tienen pene. Este tener, desear 
y carecer contribuye a una experiencia de género única. Un aspecto de esta 
experiencia es una forma determinada de ansiedad: los chicos-chica 
frecuentemente sienten que sus cuerpos son inadecuadamente fálicos. El 
conflicto en torno a las identificaciones y deseos internos se expresa mediante 
la creencia de que sus cuerpos carecen de lo que ellos sienten como un 
imperativo masculino. Y si bien esta angustia existencialista puede centrarse 
directamente en el pene, es más probable que se exprese respecto a la talla y 
la fuerza del cuerpo en general. 

2. Zach le cuenta algo típico de los chicos adolescentes, sentía angustia acerca 
de su capacidad para controlar su pene. Su ansiedad adoptó una forma 
particular. Dijo: “Tener una erección en el vestuario habría sido ser considerado 
una chica”. Esto me pareció una afirmación llamativa, y lo dije. Luego reflexioné 
sobre cómo pudo haber sentido que no había forma de ser visto como un chico 
homosexual. Zach entonces recuerda su primera afirmación sobre ser 
obviamente un hombre, y se ríe mientras dice: “No ha sido precisamente 
obvio”. 



Tras la sesión, Corbett se preguntó ¿qué es lo que hace obvia a la virilidad? Y 
mientras consideraba varias posibilidades, pensó que Zach estaba señalando 
el despliegue privilegiado de su falo heterosexual en contraste con su erección 
homosexual, su falo homosexual. Y empezó a pensar en cómo el pene está 
investido con una identidad. Algunos hombres incluso ponen nombre a sus 
penes. Consideró cómo puede ser más fácil poner nombre al pene si se 
comporta como dicta la convención. La convención ofrece una categoría 
establecida, al contrario de lo que sucede con la crisis de categoría de Zach: 
¿Lo convierte en una chica su erección, el sine qua non de la masculinidad? 

Un chico-chica se da cuenta de su cuerpo masculino y de la identidad de 
género masculina que corresponde a esa superficie. Sin embargo, el hacerse 
más consciente de sus identificaciones con las mujeres y su deseo hacia los 
hombres le supone un conflicto consciente: ¿Podemos tener tales deseos e 
identificaciones y seguir teniendo el cuerpo de un chico? ¿Contradicen en 
cierto modo estos deseos a un cuerpo masculino? 

3. Un aspecto de este conflicto fálico es el modo en el que los chicos-chica 
idealizan y envidian el falo heterosexual convencional. A través de la narración 
del análisis de Jack, Corbet nos cuenta algunos hitos por los que éste discurre: 
Jack se da cuenta de que siente deseo por un chico con atributos 
heterosexuales y también que desea ser cómo él. Mediante el análisis de su 
insatisfacción como “ser” fálico se da cuenta de que desea un otro fálico. Luego 
se puede apropiar de sus propios deseos pasivos, e incorpora al análisis el 
efecto de la cultura. 

Los chicos-chica y sus madres: 1. Con el análisis de Peter veremos como 
Corbett explica cómo los chicos-chica encuentran demasiada madre en sí 
mismos y no la suficiente en los demás. Peter nos muestra las contradicciones 
de alguien que se esfuerza por mantener su profundo apego y su identificación 
con su madre, al tiempo que intenta avanzar hacia nuevos vínculos y hacia un 
sentimiento de identidad ampliado. Es una lucha complicada. Pero se 
encuentra dentro del espectro neurótico de trastorno, no una lucha que revela 
un self fragmentado y distorsiones en el funcionamiento mental, el tipo de 
trastorno que los analistas han diagnosticado tan frecuentemente para los 
chicos que se identifican con sus madres.  

2. Los analistas han planteado repetidamente un curso evolutivo para los 
chicos que se identifican con sus madres que supone un trauma temprano y 
prevé un escaso desarrollo del yo y dificultades madurativas. Esta laguna en 
nuestra teorización revela al menos dos aspectos perniciosos y desastrosos de 
la teoría psicoanalítica: 

a) Las madres y las mujeres son consistentemente construidas 
como arcaicas y regresivas. Las madres de los chicos-chica son 
consideradas especialmente peligrosas. De hecho, Green (1987) 
advierte: “Hay que mantener a estas madres apartadas. Los 
chicos femeninos no necesitan tener a sus madres a su 
alrededor” (p. 275). 



b) La integración del yo y el desarrollo del carácter están unidos a 
las identificaciones padres-hijos vinculadas con el sexo. Según la 
teoría psicoanalítica, uno desarrolla un yo integrado y un carácter 
estable mediante la identificación con los propios padres. Este 
proceso identificatorio ha sido consistentemente teorizado como 
vinculado al sexo; se supone que los chicos se identifican con sus 
padres, y las niñas con sus madres. Mediante esta así llamada 
lógica, el desarrollo del yo, el desarrollo del carácter y el 
desarrollo del género se entremezclan. Como ya he defendido en 
otro trabajo (Corbett, 1993a), mediante esta mezcla de yo, 
carácter y género, el análisis perpetúa la creencia de que la salud 
masculina está señalada por la reproducción de la forma de ser 
padre. Un chico saludable desea ser padre. Aquellos chicos que 
desean ser una madre se consideran no sólo como  alejados de 
la escala evolutiva adecuada, sino también cayendo 
traumáticamente en brazos de una madre arcaica. Las madres 
continúan siendo marginadas, o patologizadas como 
sobreprotectoras, indulgentes, seductoras, excesivamente 
ansiosas o infelizmente casadas. No se considera la posibilidad 
de que las subjetividades de una madre y un hijo puedan ofrecer 
una mayor proximidad y empatía. 

3. Los chicos-chica afrontan una crisis especial al separarse de sus madres. No 
desean desidentificarse de ellas. Al no moverse hacia una identificación con su 
padre –el movimiento que se espera y se fomenta- los chicos-chica se 
enfrentan a una crisis de vergüenza y daño narcisista que puede conducir a 
una depresión. Sin embargo, los vestigios de esta crisis temprana pueden ser 
no solamente traumáticos. Parece que, al menos para algunos chicos-chica, el 
enorme esfuerzo para superar la vergüenza y la depresión (el enorme esfuerzo 
por salir) puede fomentar una mayor flexibilidad del carácter y empatía. 

El embellecimiento de los chicos-chica: Los chicos-chica tienen sensibilidad 
para el artificio, la belleza y el estilo. El cuerpo a menudo se convierte en la vía 
para este tipo de esteticismo. Los chicos-chica visten. Disfrazan. Ponen 
accesorios. Disfrutan de la mascarada del género. No ponen simplemente la 
ropa; ponen la ropa en un acto de presentación. Se quieren por bellos. Quieren 
que los otros los quieran también por ser bellos. Pero ese disfrute narcisista es 
vigilado por ser femenino. Los chicos-chica comienzan a equiparar ese disfrute 
narcisista con la vergüenza de perder el dominio sobre su propio género. A su 
vez, aprenden a defenderse de ese anhelo narcisista mediante la envidia y la 
represión.   

Lo flamante de los chicos-chica: Stoller (1968) sostiene que los chicos-chica 
muestran “una capacidad precoz con las pinturas y otros materiales para dar 
color, no sólo para el uso llamativo de los colores sino también para poner en el 
papel objetos imaginativos, bien formados, y contar una historia comprensible” 
(p. 127). Entonces, sin una explicación adecuada, denuncia esa creatividad y 
exuberancia como una “señal entrañable de lo que, no obstante, es una 
patología”; que él considera que el tiempo o el tratamiento eliminarán (p. 128). 
Con un caso clínico Corbett muestra lo difícil que es apropiarse de estos 
aspectos creativos, sobre todo como ha sugerido Sontag (1964), porque las 



visiones que producía Bobby “estaban libres de relevancia moral, deber y 
seriedad. Dicho placer provoca vigilancia, culpa y vergüenza”.  

Reclamar la chica en el chico-chica: La feminidad en una persona con pene es 
una transgresión. La negación de la feminidad en una persona con pene es 
conformidad. Los chicos-chica se desarrollan a través de una dialéctica de 
transgresión y conformidad. Un paso crucial en el tratamiento de cualquier 
chico-chica es el reconocimiento de esta dialéctica y de cómo su experiencia 
temprana está incluida en el tejido de su subjetividad. 

Conclusiones 

Corbett explica que su trabajo como psicólogo le ha enseñado muchas cosas. 
Una es que en realidad es una suerte sobrevivir. Otra es que en el camino 
hacia la supervivencia se crece. El crecimiento psíquico es la salida de un chico 
proto-gay. Y para aquellos que han sido heridos por la metralla de la 
vergüenza, que han sentido la vergüenza de ser odiados, o han sufrido las 
heridas más profundas del trauma, comprender el dolor psíquico puede ofrecer 
una salida.  Es, por tanto, crucial desarrollar un aparato teórico que explique el 
crecimiento psíquico y el dolor del homosexual. 

Tal como ha intentado plantear en este trabajo, él cree que dicha teoría 
evolutiva puede ser construida conservando los conceptos de estructura 
psíquica e integración del yo, y haciéndolos avanzar a concepciones 
revitalizadas de identificación y relacionalidad. No habla de la necesidad de 
integración, internalización e identificación de la vida humana con la 
reconstrucción postmoderna de la unidad y la estabilidad de la subjetividad 
humana. Ni emprende un recorrido contra las teorías postmodernas. Más bien 
sostiene que una apreciación compleja de la subjetividad humana descansa no 
sólo en la fuerza reversiva de la deconstrucción (y el alcance ampliado de la 
realidad que logran dichas técnicas postmodernas), sino también en una fuerza 
de construcción idéntica y opuesta de avance. Corbett cree que un concepto 
como el de estructura psíquica puede denotar adecuadamente esta 
multilinearidad del proceso psicológico. Por ejemplo, siguiendo con Loewald 
(1980), él sugiere que las identificaciones tempranas (el eje de la teoría 
psicoanalítica evolutiva) mediante el proceso de internalización construyen la 
estructura y fomentan la integración del yo. Estos primeros niveles de 
desarrollo psíquico no son simplemente sobrepasados y dejados atrás, sino 
que continúan activos en las vidas de nuestros pacientes, y cobran vida por la 
regresión reabastecedora de un análisis mediante la transferencia. Un aspecto 
central de cualquier análisis es la necesidad de examinar los modos en que las 
identificaciones tempranas son paradójicamente estables y cambiantes, 
persistentes y dinámicas. Puede ser útil aquí imaginar la identificación como 
funcionando como el bote y el ancla. Las identificaciones avanzan, cambian 
con la corriente y/o con la carga, al mismo tiempo que se pegan, estabilizan y 
por tanto ofrecen seguridad, pero también restringen la movilidad y la 
transformación. 

Conocer la identidad de género de alguien es saber muy poco. Es conocer una 
de las maneras en que se categoriza a sí mismo. Puedes saber algo sobre las 
identificaciones y desidentificaciones sobre las que está construida esta 



identidad. Puedes saber algo sobre cómo se mide frente a las normas 
culturales prevalentes y lo motivado que puede estar a adherirse a dichas 
normas (Person, 1995). Puedes saber algo sobre el modo en que las 
identificaciones construyen y deconstruyen paradójicamente al mismo tiempo 
las identidades. Y para un analista estas son cosas importantes. 

Pero no tan importantes como conocer la experiencia y las fantasías de género 
de un paciente, en oposición a su identidad de género. La indagación analítica 
en la experiencia y la fantasía de género ofrece un modo muy valioso de 
comprender lo que generalmente son fantasías y experiencias persistentes. 
Como sostiene Ethel Person (1995), dichas fantasías persisten como lo hacen 
porque “condensan e incorporan en su sus guiones nuestras identificaciones 
tempranas, las teorías y fantasías sexuales de la infancia, las experiencias y 
las soluciones a importantes conflictos infantiles” (p. 75). Al tener la 
oportunidad, como analistas, de examinar dichas fantasías y experiencias 
tempranas, tenemos la oportunidad de aprender más sobre las estructuras 
psíquicas de nuestros pacientes; tenemos la oportunidad de comprender el 
modo en que las identificaciones tempranas, mediante la identificación,  
construyen la estructura y fomentan la integración del yo. 

A Corbett le gusta creer que el desarrollo psíquico no es simplemente una lenta 
marcha hacia la realidad.  Si bien es cierto que la mayor integración del yo, 
incluyendo la capacidad de adaptarse mejor a la realidad, es un aspecto del 
desarrollo, otro aspecto del desarrollo es la capacidad de resistir el tirón 
adaptativo de la realidad. Como ha manifestado Bollas (1992) “Al crecer nos 
volvemos más complejos, más misteriosos a nuestro self, y menos adaptados a 
la realidad” (p. 50). Recurrir a dicha complejidad puede permitir el resurgimiento 
del misterio y la complejidad del género dentro de una psicoterapia. Ayudar a 
los homosexuales a recuperar su misterio de género los provee de acceso a 
una nueva posición de ventaja desde la cual pueden reevaluar y revalorar su 
desarrollo. De forma similar, dicha posición ventajosa puede permitir a los 
homosexuales reevaluar y revalorar los ideales culturales con relación al 
género y la sexualidad y, por tanto, comenzar a resistir los efectos reales de la 
homofobia y la discriminación del desarrollo homosexual.  

Corbett termina con una viñeta clínica que dejo intacta porque con ella también 
vemos sus concepciones y su estilo, a al vez tan fresco y tan riguroso: “Jack 
dice estar disgustado con su novio. Me cuenta que estaba tan disgustado que 
pensó que iba a llorar. Se apresura a añadir, sin embargo, que no lloró, porque 
eso hubiera sido “demasiado dramático”. Cuando le pregunto “¿Quién llora 
dramáticamente?” Jack contesta: “Las chicas”. Yo añado: “¿Y la chica que hay 
en ti?”. Hay un silencio. Luego, desconcertado, Jack indica que está pensando 
en un vestido rojo y amarillo. Simultáneamente, decimos: “Brillante”, 
refiriéndonos a una asociación anterior. Nos reímos. Luego Jack dice: “Sabe, 
cuando más dejo de intentar no ser una chica, más fácil me resulta ser un 
chico. Lo que quiera que sea eso”. 

Bibliografía de “La infancia homosexual…” 

Bollas, C. (1992), Being a Character. New York: Hill & Wang.  

Butler, J. (1993), Critically queer. GLQ 1(1):17-32.  



Chasseguet-Smirgel, J. (1976), Some thoughts on the ego ideal. Psychoanal. Quart., 45(2):345-
373. 

Chodorow, N. (1995), Multiplicities and uncertainties of gender: Commentary on Ruth Stein's 
"Analysis of a case of transsexualism." Psychoanal. Dial., 5(2):291-300. 

Coates, S. (1992), The etiology of boyhood gender identity disorder: An integrative model. In: 
Interface of psychoanalysis and psychology, ed. J. Barron, M. Eagle, & D. Wolitzky. 
Washington, DC: American Psychological Association, pp. 245-265: 

--- (1994), Psychotherapeutic intervention for boys with gender identity disorder and their 
families. Paper delivered at the 41st annual meeting of the American Academy of Child and 
Adolescent Psychiatry. 

---, Friedman, R. C., & Wolfe, S. (1991), The etiology of boyhood gender identity disorder: A 
model for integrating temperament, development, and psychodynamics. Psychoanal. Dial., 
1(4):481-523. 

Corbett, K (1993a), The mystery of homosexuality. Psychoanal. Psychol,10(3):345-357.  

--- (1993b), Masculine protest: Opposition to lifting the ban on gays in the military. Paper 
presented at the 13th annual meeting of the Division of Psychoanalysis of the American 
Psychological Association. 

Dimen, M. (1995), "On our nature:" Prolegomenon to a relational perspective on sexuality. In: 
Disorienting Sexualities, ed. R. Lesser & T Domenici. New York: Routledge, pp. 129-152. 

Flax, J. (1990), Thinking Fragments. Berkeley: University of California Press.  

Friedman, R. C. (1988), Male Homosexuality. New Haven, CT: Yale University Press.  

Freud, S. (1920), The psychogenesis of a case of homosexuality in a woman. Standard Edition, 
18:145-172. London: Hogarth Press, 1955.  

Garber, M. (1992), Vested Interests. New York: Routledge. 

Goldner, V. (1991), Toward a critical relational theory of gender. Psychoanal. Dial., 1(3):249-
272. 

Green, R. (1987), The "Sissy Boy Syndrome" and the Development of Homosexuality. New 
Haven, CT: Yale University Press. 

Harris, A. (1991) Gender as contradiction. Psychoanal. Dial., 1 (2): 197-224. 

Isay, R. (1989) Being Homosexual. New York: Farrar, Straus & Giroux. 

Loewald, H. (1980), Papers on Psychoanalysis. New Haven, CT: Yale University Press.  

Masud Khan, M. (1974), The Privacy of the Self. New York: International Universities Press. 

Person, E. (1986), The omni-available woman and lesbian sex: Two fantasy themes and their 
relationship to male developmental experience. In: The Psychology ofMen: New Psychoanalytic 
Perspectives, ed. G. Fogel, F Lane, & R. Liebert. New York: Basic Books. 

--- (1995), By Force of Fantasy. New York: Basic Books. 

Schwartz, D. (1995), Current psychoanalytic discourses on sexuality: Tripping over the body. In: 
Disorienting Sexualities, ed. R. Lesser & T. Domenici. New York: Routledge, pp. 115-126. 



Sedgwick, E. (1993); How to bring your kids up gay: The war on effeminate boys. In: Tendencies, 
ed..E. Sedgwick. Durham, NC: Duke University Press, pp. 154-166. 

--- (1995), Gosh, Boy George, you must be awfully secure in your masculinity! In: Constructing 
Masculinities, ed. M. Berger, B. Wallis, & S. Watson. - New York: Routledge, pp. 11-20. 

Silverman, K (1992), Male Subjectivity at the Margins. New York: Routledge.  

Sontag, S. (1964), Notes on camp. In: A Susan Sontag Reader. New York: Farrar, Straus & 
Giroux, pp. 105-119. 

Stoller, R. (1968), Sex and Gender. London: Karnac Books. 

--- (1985), Presentations of Gender. New Haven, CT: Yale University Press.  

Winnicott, D.W. (1965) The Maturational Processes and the Facilitating Environment. New York: 
International Universities Press. 

Zugar, B. (1988) Is early effeminate behavior in boys early homosexuality? Comprehensive 
Psychiatry, 29: 509-519. 

 

Mailing address: 

Ken Corbett 
3 East 10

th
 Street 

New York, NY 10003 

 

 

 

 

 

 

      

 

 


