
1 

 

Por una psicoterapia emancipadora, más allá del binarismo de género, con 

conciencia de clase y enraizada en la historia  

Autora: Concepció Garriga i Setó (pertenece a ‘Forum’, IARPP y EMDR) 

 

La voz de la poeta me inspira: (Ma Mercè Marçal, 1977) “A l'atzar agraeixo tres dons: haver 

nascut dona, de classe baixa i nació oprimida. I el tèrbol atzur de ser tres voltes rebel”. 

(Agradezco tres dones al azar: haber nacido mujer, de clase baja y de nación oprimida. I el turbio 

azur de ser tres veces rebelde).  

 

Introducción 

Tomo prestado parte del título (Brandchaft, Doctors & Sorter, 2010). Los 

magníficos libros de Kuchuck (2014), de Salberg y Grand (2017), de Grand y 

Salberg (2017), de Benjamin (2018) de Layton (2020) y de Togashi (2020) del 

ámbito del psicoanálisis relacional; más las lecturas de las filosofas (Birulés (2014) 

y Callard (2018); junto con los de historia de la cultura Bregman (2020) y Henrich 

(2020); más el “best-seller” de Hari (2018); además de mi propio escrito (Garriga, 

2020), han dado fundamento al texto del presente artículo.  

 

A lo largo del 2021 la junta directiva de IARPP – España ha estado organizando 

unos webinars en los que he tenido el honor de participar. El presente trabajo es 

una reelaboración de mi presentación –muy personal- que he convertido en el 

presente capítulo. 

 

Preámbulo: a) durante el confinamiento de la pandemia del coronavirus SARS-

CoV-2 –marzo-julio 2020- removí los archivos familiares y mis vivencias y escribí 

un opúsculo para mis sobrinos que traduzco como: “Saga Garriga: una mirada 

con sesgos”i que me ha sido muy útil para profundizar en mi autoanálisis y 

vincular mi evolución personal a la continuidad generacional de mi familia en sus 

esfuerzos por seguir adelante, mientras trataban de proporcionar mejores bases 

emocionales, culturales y materiales a la generación siguiente. Para ello, el giro 

transgeneracional de Salberg (2017), en el sentido de que un buen análisis 

abarca como mínimo tres generaciones, me ha resultado muy motivador. 

Porqué “haber nacido es estar conectado a la historia. Es tener una historia antes 

de tener la propia historia” (Apprey, 2017).  



2 

 

b) Años atrás (Garriga, 2015) ya había hecho un ejercicio parecido, entonces 

enfocado en la construcción de mi subjetividad como mujer emancipada y como 

terapeuta relacional, en el que ya subrayaba el elemento emancipador como 

motor del desarrollo, gracias a la generosidad de Joseph Lichtenberg (que en 

paz descanse) y al libro de Kuchuck (2014), que inspiró el artículo.  

c) Con este trabajo, pretendo reafirmar la validez de la importancia del giro 

transgeneracional para el psicoanálisis, lo que contribuye a enraizarlo en los 

aspectos socio-culturales de la historia, a la manera de Davoine (2011), que 

afirma que la psicología es una manera de poner la historia pequeña dentro de 

la gran historia, es decir, de ver las vidas particulares, vinculadas a un entorno 

social determinado, impregnadas del momento histórico que les ha tocado vivir; 

pero también, y sobre todo, es una manera única de inserirse en aquel momento 

a través de las relaciones y la cultura. 

d) Deseo también introducir la visión dialéctica entre la agencia (Butler, 2004; 

Callard, 2018; Henrich, 2020) y la contingencia (Birulés, 2014, Togashi, 2020) en 

toda construcción subjetiva. Entendiendo por agencia la capacidad de acción y 

determinación de la persona que desea o aspira; y por contingencia lo que es, 

pero podría ser de otra manera. La elaboración de este trabajo me ha ayudado a 

poner en relieve la importancia del azar y la incertidumbre en las trayectorias 

personales, sin menospreciar el valor de la agencia que da importancia a “estar 

en el lugar adecuado en el momento oportuno”; no hay manera de saber 

cuándo ni cómo sucederá algo, sólo que es más probable que suceda si la 

persona se está moviendo en alguna dirección que si se queda inmovilizada.  

 

Una recomendación azarosa por la radio, por parte de un filósofo de mi 

confianza, de un libro de título irresistible para mí:  “Aspiration. The agency of 

becoming” -de difícil traducción: “Aspiración: la voluntad de hacerse”-, fue el 

desencadenante de la cadena de pensamientos que me sugirió, en primer lugar 

el tema para el webinar, que titulé “La construcción de la identidad de género, 

de clase y de nación oprimida” porqué asumí que una de nuestras tareas como 

psicoterapeutas es justamente ayudar a las personas que aspiran a llegar a ser 

de determinada manera, a logarlo, dentro de los límites de sus posibilidades (del 

tipo de apego que han tenido, de los episodios traumáticos que han padecido, 



3 

 

de su Conocimiento Relacional Implícito (CRI), de sus contingencias, de sus 

azares...). Más adelante, deseé reelaborar mis reflexiones en el presente artículo. 

Un proyecto impregnado de amor según la definición de amor de Arendt 

(Cooper, 2021), que lo define como el deseo de “ser”. De aquí la importancia de 

la construcción de sí como un acto de autoestima y finalmente como experiencia 

emancipadora.  

 

En mi presentación afirmaba que esta función de la psicoterapia me ha sido muy 

útil en mi trayectoria personal en cuanto al género. En concreto, sostenía que la 

agencia es una cualidad central en la construcción de una subjetividad más 

satisfactoria que la “dada”, puesto que el sujeto humano es producido por un 

orden social “dado”, y por tanto, la feminidad/el género es una condición “dada” 

(Butler, 2004; Birulés, 2014) que puede ser vivida con malestar. 

 

El género 

 

Mi punto de partida inicial fue la herida que me producía la organización 

patriarcal familiar y social –sexista- en la que nací [en palabras de Friedan (1963), 

"el problema que no tiene nombre"]. El sexismo, es decir, el predominio de las 

necesidades de los hombres sobre las de las mujeres en prácticamente todas las 

esferas de la vida, tiene unos efectos psíquicos inconscientes muy profundos en 

las subjetividades de las mujeres. El sexismo traduce las diferencias sexuales en 

desigualdad jerárquica (Bourdieu, 1998). Dio Bleichmar (1991, 1997) demostró 

que educar a las mujeres para ser ciudadanas de segunda tenía una 

correspondencia, a nivel psíquico, punto por punto con la depresión. Velasco 

(2006) formuló que la adopción del papel de género femenino tradicional deja a 

las mujeres en una posición de vulnerabilidad: por dependencia afectiva y 

material; por reclusión en el espacio doméstico; por sobrecarga del papel de 

cuidadora.  Personalmente, veía esta forma de desigualdad en casa, la veía en la 

organización social, y me sublevaba emocionalmente, porque además cuanto 

más desigual es una sociedad, más prevalencia hay de enfermedad mental (del 

Rio, 2013). La desigualdad incrementa la depresión y la ansiedad, hasta el punto 

que algunas personas se sienten tan humilladas y vencidas que no creen que 



4 

 

puedan salir de esta situación. Y a la inversa, cuanta más capacidad tenemos de 

desmontar jerarquías y de crear espacios igualitarios donde todo el mundo se 

sienta respetado, menos malestar psíquico (Wilkinson & Picket, 2009). 

   

Por esto mis primeras aproximaciones a la psicoterapia lo fueron también al 

feminismo, o a la inversa. Asistía a grupos de autoayuda (Collet, Ferrer i Pla, 

1989) creados con la finalidad de hacer conscientes los efectos inconscientes del 

sexismo en mi. Se trataba de buscar maneras de resistir el sistema de formas no 

violentas; pero también de tener teorías que desenmascaran las patologías 

escondidas bajo el poder y la dominación (Benjamin, 1988, 1995, 2018; Bourdieu, 

1998; Butler, 2004; Dio Bleichmar, 1985, 1991, 1997; Layton, 2020; Orbach, 1983; 

Velasco, 2006, 2009). 

 

Birulés (2014) dice: la “agencia” es el ejercicio de libertad política de las mujeres 

de dar sentido a su vida; y el feminismo es una práctica de modificación de si y 

del mundo más que un ideal. Con este artículo pretendo mostrar el lugar desde 

el que he mirado el mundo y desde donde emito mi percepción, porqué, aún 

con Birulés, libertad es tener expectativas y, al mismo tiempo, ser objeto de 

expectativas, es decir, estar en relación con los y las demás, sin olvidar que 

siempre somos más nuestras contingencias y casualidades que nuestras 

elecciones [ Birulés (2014) y Togashi (2020)]. Dicho de otra manera, se trata de 

intentar construir una subjetividad más satisfactoria que la dada, pero hay que 

tener en cuenta que luego actúa el azar y se genera la contingencia (lo que 

podría ser de otra manera).   

 

Mis orígenes 

 

Nací en el 1955, en pleno franquismo, en una familia devastada por la guerra de 

tres años, la represión y los traumas asociados (hambre, miedo, fusilamientos y 

desapariciones de parientes muy cercanos), obligados a hablar castellano 

cuando nuestra lengua es el catalán, en un entorno gris y de lucha por salir 

adelante, en una ciudad del cinturón industrial de Barcelona. Mis abuelos 

paternos eran obreros de fábrica, jornaleros tejedores. Tuvieron la suerte de 



5 

 

tener una casa propia en la que se sucedían las generaciones.  Aquí nací, en una 

familia extensa de siete personas. La mayor de tres hermanos. Mi abuela era 

totalmente sorda. Esta casa también era la sede de la empresa de mi padre. Vivir 

allí era muy estresante. Convivir con una persona totalmente sorda es 

complicado. Tener la oficina de la empresa en el comedor era tenso: 

continuamente llamaban por teléfono y a la puerta. A los 18 me fui de casa, a un 

piso de estudiantes compartido.  

 

Mi abuelo paterno era Esperantista como manera de ampliar sus horizontes. Su 

hermano mayor ya había emigrado a Argentina. Se casó con una tejedora. Él 

plantó en mi padre la semilla de la emprendeduría, y le animó a estudiar un 

peritaje. Mi padre acabó fundando su propia empresa, que llegó a tener 11 

trabajadores, domiciliada en el hogar familiar y con toda la familia involucrada 

en algún grado. Mi hermano se quedó a trabajar con él.  

 

Mis abuelos maternos, artesanos, también emplean a los hijos varones en el 

pequeño comercio que regentan, también en el mismo domicilio donde viven, 

que van ampliando sucesivamente para cobijar a la siguiente generación.  

 

Con siete años yo ya me daba cuenta de que el mundo era de los hombres, y 

que a las mujeres nos estaban destinadas las cuatro paredes del hogar y ser el 

descanso del guerrero, en el sentido que veía a mi madre y a mis abuelas en las 

tareas de cuidado, además de secretarias de sus maridos estresados, y teniendo 

que aguantar sus malos humores. Mis dos abuelas hacían doble jornada porque 

también trabajaban de jornaleras. Mi resumen de género y de clase media-baja 

de la vida de familia en la Catalunya de los 60-70 del siglo XX es el siguiente: 

vivir en familia extensa [que incluía: abuelos, familiares solteros en su vejez que 

se quedaban solos, pareja, los hijos que “venían” con el método anticonceptivo 

de Ogino (en las dos sagas de mi familia tres es el número habitual)]; estricta 

división del trabajo por géneros:                     

Ella: doble jornada, después de horas de tejer o de secretaría, ocuparse con 

ayuda de la suegra, de las tareas del hogar y del cuidado de toda la familia       -

siete personas en total- con tres menores, además de la costura (vida interna).  



6 

 

Él: trabajar duro, con ayuda de su padre, más las salidas al monte con los 

amigos, más los viajes al extranjero a ferias industriales (vida externa). 

 

Mi percepción de lo que suponía pertenecer a la clase media-baja en relación al 

género: Él: estudios grado medio, trabajar, pluriempleo ocasional, tener 

aspiraciones, proyectar, emprender, implicar a la familia en sus planes. Derecho a 

salir con amigos, al monte, viajar, hacer uso de matrimonio (en su lenguaje 

significativo).  Ella: estudios primarios, trabajo remunerado de soltera, de casada 

ayudar y apoyar el proyecto del marido que es percibido como proyecto familiar 

(posición que leo como: subordinada, depresiva). En casa, atendiendo a los 

abuelos, parientes necesitados, y menores. Cuando salían en familia: junto con 

las mujeres de los amigos, al cuidado de las y los menores, mientras ellos 

esquiaban –por ejemplo- con las y los mayores, cumplir con el deber conyugal  

(en su lenguaje significativo).  

 

En este contexto los abusos sexuales estaban “normalizados” y silenciados o 

negados. Había más sobre las chicas, en la calle y en cualquier lado, que sobre 

los chicos, abusados sobre todo por curas y maestros, en las escuelas.  

 

El proyecto de género femenino “oficial” (en el sentido que lo preconizaba la 

sección Femenina de la Falange y que educaban en las escuelas) era: ser guapa, 

callada, obediente (atractiva) y tratar de casarse con un hombre de una clase 

superior, el “príncipe azul” de los cuentos, como proyecto “ambicioso” 

envenenado. Envenenado porque ya hemos visto que en estas condiciones de 

desigualdad hay mayor incidencia de malestar psicológico. El mandato era: 

casarse, tener y criar criaturas; no tener deseos propios, ni subjetividad 

diferenciada [Ser plástica: someterse a lo que los hombres señalan que desee 

(López Mondejar, 2021)]. La educación basada en estos principios, más el CRI de 

los roles de género vividos en cada familia, colonizaban (Bleichmar & Espeleta, 

2017) la mente de las mujeres.  

 

Entonces aun no se había teorizado suficientemente que una posición subjetiva 

pasiva y ser objeto de los otros es enfermante. Que produce síntomas psíquicos: 



7 

 

angustia, depresión ... (Dio Bleichmar, 1991, 1997, 2011; Goldner, 2003; Layton, 

2020; Orbach, 1983, Velasco, 2006) y psicosomáticos: dolor, fibromialgia ... 

(Velasco, 2009; Molet, 2019), ni hubo un control efectivo de la natalidad hasta los 

años 70 del siglo pasado porque aun no había aparecido la píldora 

anticonceptiva (que estuvo disponible y su uso se fue extendiendo 

progresivamente a partir de los 60).  

 

El giro subjetivo 

 

Como dice Steward (2020) al principio de la historia humana las personas no se 

concebían como sujetos de la misma manera que lo hacemos actualmente, sino 

como perteneciendo a un grupo más grande: la familia, la tribu, el estado. Las 

culturas antiguas estaban dominadas por las costumbres, y las prácticas 

tradicionales dictaban cada aspecto del comportamiento. Dichas costumbres 

estaban entretejidas con el derecho, la educación, la religión y otros aspectos de 

la cultura. Las oportunidades estaban definidas y limitadas por la clase social y la 

casta. De la misma manera que los papeles de género estaban firmemente 

fijados. Se esperaba que los y las jóvenes siguieran los deseos de sus 

progenitores. Los hombres jóvenes tenían que continuar las profesiones de sus 

padres, mientras que las mujeres jóvenes tenían que aceptar el marido que 

había escogido su clan familiar. No se reconocía la vida interna ni la 

intencionalidad de las personas, solo los hechos. Edipo nunca planeo ni tuvo la 

intención de matar a su padre y casarse con su madre, pero es considerado 

culpable sólo por sus actos. Haber intentado hacer todo lo que estaba en sus 

manos pare evitarlos no mitigó su grado de culpa.  

 

Hasta que Sócrates, y la Cristiandad señalaron la cara interna y espiritual de los 

seres humanos. Sócrates se dio cuenta de que la gente aceptaba como verdad 

lo que eran costumbres y tradición, y empezó a conminar a las personas a ser 

críticas y a aceptar solo lo que fuera acorde con la propia razón; era la persona 

la que debía dar su consentimiento a lo que creía que era cierto. Esta idea le 

costó la vida, porqué Grecia aún no estaba preparada para aceptarla.     

 



8 

 

Jesús puso el foco de la moral en la esfera interna, decía que se podía pecar de 

pensamiento. En un paso más, el protestantismo promovió que la fe fuera 

sentida con la lectura personal de las sagradas escrituras. Todo ello puso las 

bases del mundo moderno en que las personas nos sentimos con derecho a 

tomar nuestras propias decisiones respecto a nuestras vidas, a valorar lo que nos 

parece correcto o incorrecto, y a criticar y a rechazar lo que contradice nuestra 

consciencia. La idea de libertad subjetiva es la historia de la liberación del 

dominio de la tradición y la costumbre (Welzel, 2014), de aquí surgieron los 

derechos humanos, la libertad religiosa, la libertad de expresión (Gentile, 2016) y 

de consciencia, y la igualdad de género.  

  

De las relaciones de parentesco a las relaciones impersonales 

 

A los 10 años tomé la primera decisión importante y determinante: como 

manera de salir de la escuela de niñas franquista a la que me llevaban, pediría 

que quería hacer bachillerato; ¡¡¡BINGO!!! (con esta palabra quiero significar 

como el elemento “azar” entra en toda trayectoria). Mis padres se podrían haber 

negado, como habían hecho en anteriores ocasiones (la contingencia).  

 

Deseaba disfrutar de una vida más expansiva y pasar el máximo tiempo fuera de 

casa. Necesitaba deporte y socialización: nadar, jugar en la calle, rodar en 

bicicleta. Como reacción al proyecto oficial de género femenino, aspiraba a ser 

yo misma, a ser  sujeto, lo que, según Cooper (2021) equivale a tener amor para 

una misma; autoestima. Deseaba poder formarme (relaciones, lectura, idiomas, 

estudios superiores, profesión); poder disfrutar del propio cuerpo (deporte, 

sexualidad, viajes); poder decidir en libertad: tener poder (dinero propio), tener 

vehículo, cómo vivir (en que arreglo), qué hacer, si ser madre. Tenía consciencia 

de la dificultad del proyecto y determinación de sacarlo adelante (agency) con 

esfuerzo.  

 

Henrich (2020) dice que, en situaciones estables y de cierta abundancia, las niñas 

y los niños observan y aprenden de aquellas personas a las que les va mejor, se 

fijan en sus estrategias de más éxito, sus motivaciones, sus visiones del mundo, 



9 

 

sus inclinaciones psicológicas, sus enfoques y sus capacidades. Seguramente yo 

había tenido ocasión de observar estilos de vida más acordes con mis 

necesidades y deseos que los que mi familia me proporcionaba e intentaba 

encontrar maneras de imitarlos. Es decir, tenía aspiraciones. 

 

“Aspiración” (Callard, 2018) es el  proceso racional por el que trabajamos para 

transformarnos en alguien nuevo, que valoramos. No es algo que “meramente” 

le sucede a una. Aspiramos haciendo cosas, y las cosas que hacemos nos 

cambian, de manera que cada vez las podemos hacer mejor. La aspiración es un 

proceso de aprendizaje el final del cuál cuelga del principio. Se trata de alcanzar 

una finalidad imaginada/visualizada como valiosa que es una autocreación (ser 

una profesional, una mujer emancipada…).  

 

Históricamente (Henrich, 2020), la lectura/cultura es la punta de un gran iceberg 

psicológico y neurológico que modifica las creencias, la tecnología, las normas 

sociales, la motivación, las habilidades mentales y la manera de tomar 

decisiones. Que la gente empezara a leer –mujeres incluidas-  tuvo lugar gracias 

a dos movimientos históricos clave: uno, el protestantismo (que quería que la 

gente leyera las sagradas escrituras para relacionarse directamente con Dios); y 

dos, la sustitución de las relaciones de parentesco por relaciones impersonales 

(en un proceso histórico muy largo y complejo que incluyó la obligatoriedad de 

casarse con alguien ajeno a la propia familia, más la necesidad de los gremios de 

formar especialistas, se tradujo en una transformación de las relaciones en más 

impersonales). La importancia de la lectura en este proceso radica en que 

contribuyó a la formación de estos especialistas. 

 

La expresión relaciones impersonales (Henrich, 2020) se refiere a las relaciones 

que se establecen más allá del parentesco. Aunque no es una expresión muy 

afortunada porque finalmente sea cuál sea el origen son relaciones entre 

personas, la mantengo por respeto al autor. Desde un punto de vista evolutivo 

pasar de la organización social de las relaciones de parentesco a la de las 

relaciones impersonales, a nivel histórico ha costado siglos (Henrich, 2020). 



10 

 

Sostengo que en mi familia tenemos una organización que se encuentra en 

transición entre el parentesco y el mundo impersonal.  

 

En mi familia las generaciones anteriores ayudan y apoyan a las más jóvenes y 

proporcionan vivienda y/o trabajo a las siguientes. Respecto al trabajo, en las 

dos sagas, los y las que tienen formación trabajan fuera, en el mundo 

impersonal: por méritos, por capacidad, por oposiciones… Los y las que no se 

forman encuentran cobijo en los negocios familiares. Pero también, en 

reciprocidad, las generaciones jóvenes cuidan a las mayores en su vejez.  

 

Mi abuelo paterno empezó la transición al mundo impersonal con el Esperanto, 

le siguió mi padre comprando una máquina alemana en una feria industrial 

(nada más impersonal!) que revolucionó la industria en la zona. Luego aparecí 

yo, que alimentada de lectura intensiva, deseé modificar los papeles de género 

establecidos para darme voz y poder escuchar las voces de las mujeres (Gentile, 

2016). En este viaje busqué ayuda psicoterapéutica, que, en este marco, encaja 

con la idea de relación impersonal. A lo largo de los años he tenido terapeutas 

que provenían de distintas escuelas y diversas nacionalidades: Argentina, Francia, 

Inglaterra, Estados Unidos… Haber estudiado francés e inglés me abrió el 

espectro de posibilidades. 

 

Psicología WEIRD 

 

En el camino de ensanchar las libertades individuales, de construirse como 

sujetos emancipados, hay personas que se van construyendo en lo que Henrich 

(2020) denomina una psicología WEIRD: Se identifican a si mismas por su 

profesión o por sus logros más que por su red familiar. Buscan cultivar sus 

atributos propios y únicos y sus objetivos personales. Tal vez han sido criadas en 

una sociedad occidental, educada, industrializada, rica y democrática (de aquí las 

siglas WEIRD: western, educated, industrialized, rich & democratic). Las personas 

así son individualistas, no conformistas, analíticas y orientadas al autocontrol. 

Están centradas en si mismas: en sus capacidades, sus logros y sus aspiraciones, 

por encima de sus relaciones y sus roles sociales (atributos que se corresponden 



11 

 

más con la normatividad de género masculino y entran en conflicto con las 

presiones manifiestas a las mujeres para que se conformen con el rol de género 

femenino normativo que es todo lo contrario: centradas en el cuidado de los y 

las demás, en apoyar las aspiraciones de maridos e hijos, ...).  

 

Para ello, sin negar la realidad sociopolítica, y aceptando las características de las 

personas que atendemos, nuestra tarea como terapeutas es apoyar la búsqueda 

de vías personales que fomenten el propio camino [empoderamiento o 

construcción de una personalidad WEIRD (Henrich, 2020)]:  

1) más centramiento de la persona en sus objetivos,  

2) pensamiento analítico,  

3) sentido de responsabilidad,  

4) menos conformidad,  

5) más capacidad de diferir la gratificación, más paciencia y persistencia (agency, 

voluntad),  

6) más búsqueda de contextos y personas afines (prosociabilidad impersonal),  

7) más búsqueda de reglas y principios imparciales (méritos, oposiciones),  

8) más búsqueda de eficacia (ahorro de tiempo),  

9) más pensamiento de suma positiva (que se pueden satisfacer las necesidades 

y deseos de todo el mundo),  

10) más especialización profesional,  

11) más aceptación de las predisposiciones/limitaciones internas  

 

Crítica a la psicología WEIRD.  

Como muy bien indica Layton (2020), hay un peligro en esta nueva subjetividad, 

que es que se identifique demasiado con los valores de la sociedad neoliberal 

salvaje que nos está quedando. Hay el peligro de sostener un discurso 

psicológico cómplice con el neoliberalismo, de personas exitosas o perdedoras, 

si nos negamos a entender que hay sufrimiento que tiene que ver con 

condiciones sociales y con crianzas atravesadas por traumas propios o 

transmitidos transgeneracionalmente.  

 



12 

 

El reconocimiento y la aceptación de la vulnerabilidad (Riera, 2019), la 

dependencia y la interdependencia del enfoque relacional nos recuerda que:  a) 

ser humanos significa que estamos conectados las unas con los otros; b) la 

importancia de un buen apego  temprano; y c) que emergemos en un contexto.  

Es  justamente el giro relacional (Layton, 2020) el que contrarresta este discurso 

neoliberal, la psicoterapia relacional es una de las pocas posibilidades  

institucionales de dar respuesta a algunas de las tendencias destructivas de la 

subjetividad neoliberal: la actividad maníaca, la evitación del duelo, la 

instrumentalización de las relaciones, una vida de soledad y aridez, etc. Lo que 

pone en peligro la posibilidad de autodeterminación/aspiración/personalidad 

WEIRD a enormes cantidades de personas son las fuerzas/las estructuras/las 

relaciones/las religiones que perpetúan la dominación de género, de clase, de 

raza, de nación (Benjamin, 2018; Layton, 2020); las contingencias del irracional 

mundo que tenemos y lo azaroso de los acontecimientos (Togashi, 2020)  

 

Callard (2018) reconoce que para conseguir sus aspiraciones hay personas que 

recurren al acompañamiento de tutores o terapeutas. Yo misma lo hice. La 

“aspiración” de ser una buena profesional, de encontrar mi papel de género y de 

poder ayudar a otras personas a hacer estos procesos, me guió por el largo viaje 

de transformarme en psicoterapeuta relacional (Garriga, 2015). En tanto que tal, 

yo misma acompaño a mis pacientes en este camino, lleno de obstáculos, de la 

construcción de la propia subjetividad.  

 

Mi visión 

 

Escribo estas líneas desde la experiencia de casi cuarenta años de dedicarme 

profesionalmente a la psicoterapia; de unos veinte y cinco de estos 

analizándome personalmente y supervisando mi práctica; y de la formación 

permanente a través de un recorrido de escuelas que han ido dando forma a mi 

pensamiento y al arte y oficio de la psicoterapia. En este apartado pretendo 

mostrar mi enfoque. Como entiendo el trabajo. 

 



13 

 

Como he escrito (Garriga, 2015): devenir psicoterapeuta tiene mucho que ver 

con el enfrentamiento de las dificultades y vicisitudes de la propia vida; la 

evolución del propio cuerpo de pensamiento depende de muchos factores, 

algunos de conectados a los acontecimientos de la vida, otros con las relaciones 

personales dentro de la profesión, y muchos con las teorías a las que una se 

adhiere y suelta a lo largo del proceso de leer, formarse, analizarse, supervisar y 

tratar a personas. 

 

La tarea de la psicoterapia es compleja y múltiple. De hecho, como dice el 

primer principio psicoanalítico, cada persona es única. Por lo tanto cada persona 

que acude a una consulta psicoterapéutica lo hace por algún motivo particular: 

el más común es el malestar o sufrimiento (en algún grado): consigo misma y/o 

con el mundo. La World Health Organization (2018) dice que “la salud mental es 

más que la ausencia de trastornos o discapacidades mentales. Es un estado de 

bienestar en que la persona realiza sus propias capacidades, puede hacer frente 

a los estreses normales de la vida, puede trabajar productivamente y es capaz de 

hacer contribuciones a su comunidad. La salud mental es fundamental para 

nuestra capacidad individual y colectiva, como humanos, para pensar, expresar 

emociones, interactuar, ganarse la vida y disfrutar de la vida. En base a esto se 

puede considerar que la promoción, la protección y el restablecimiento de la 

salud mental son una preocupación vital de las personas, las comunidades y las 

sociedades del mundo. La psicoterapia promueve la salud mental a nivel 

mundial”.  

 

El trabajo que terapeuta-paciente deberán afrontar conjuntamente es la 

búsqueda de la causa o el origen de este malestar/sufrimiento, entendiendo que 

el dolor psíquico no es el enemigo -aunque duele- sino el aliado que permite 

indagar sobre su origen y orientarse hacia encontrar soluciones. La psicoterapia 

también promueve la aceptación de la vulnerabilidad, de nuestra fragilidad, de la 

incertidumbre, y de que estamos expuestos al amor y al desamor; también nos 

capacita para empatizar con la vulnerabilidad de los demás, que es lo que nos 

hace más humanos (Riera, 2019). 

 



14 

 

Esto es fácil de decir, pero es una tarea ingente, porque la subjetividad es 

psicosocial, ya que la mente se construye intersubjetivamente entre las figuras 

parentales y la criatura y en diálogo con la cultura y el entorno, según las 

descripciones contemporáneas de la complejidad y según los valores 

predominantes en cada cultura y entorno particulares (Beebe & Lachmann, 2013; 

Hill, 2015; Layton, 2020; The Boston Change Process Study Group, 2010; Wallin, 

2007). Lo que significa que en cada momento de su desarrollo la persona 

reproduce, resiste y/o transforma las estructuras que la han conformado 

inconscientemente (Butler, 2004; Layton, 2020). En cualquier punto de este 

desarrollo hay cosas que pueden ir mal. Según el modelo psicológico que una 

tenga presente, están las dificultades derivadas del tipo de apego (Wallin, 2007); 

las vinculadas con la autoestima; las que tienen que ver con la regulación 

psicobiológica; las de la autoconservación / heteroconservación; y las 

relacionadas con el placer sensual / sexual (Bleichmar, 1997).  

 

Otro modelo (Hari, 2018) es el que propone que lo que puede ir mal es que la 

persona pierda las conexiones con sus necesidades significativas: con un trabajo 

que tenga sentido; con otras personas; con valores significativos; con los 

traumas de la infancia; con el estatus y el respeto; con el mundo natural; y con 

un futuro esperanzador y seguro. Poder reconectar con estos aspectos es 

retomar el desarrollo sano. Recuperar la conexión con nuestros sentimientos, 

cuando se ha tenido que desconectar (Riera, 2010, 2019). La reparación de las 

rupturas relacionales, que se produce mediante el reconocimiento mutuo 

(Benjamin, 2018). ¡Ahora sabemos que puede haber fallos en el desarrollo 

incluso antes del nacimiento de la persona! Los trabajos sobre la transmisión 

trans-generacional justamente hacen referencia a que una persona puede estar 

afectada por acontecimientos que han tenido lugar antes de su nacimiento 

porque éstos no sólo han afectado sus genes [como muestran los estudios de 

epigenética (Yehuda et al., 2017)], que así es, sino también la interrelación con la 

madre (Salberg, 2019). 

 

El ideal freudiano y social de persona adulta era la individualidad autosuficiente 

(independencia) que negaba la dependencia. Orbach (1983) mostró que este era 



15 

 

un ideal masculino, que negaba la dependencia; que dependemos los unos de 

los otros, tal como las teorías del apego han acabado de afianzar (Beebe& 

Lachman, 2013; Benjamin, 1988; Garriga, 2017; Wallin, 2007) y el reconocimiento 

mutuo vehicula (Benjamin, 2018). Pero también, que el no reconocimiento, y ya 

no digamos el abandono, hiere, como ha documentado Sapolsky (2017) 

mostrando como las respuestas de sumisión de los primates de baja categoría 

equivale a la depresión humana, mientras que, por el contrario, el sostenimiento 

de la posición de los alfa supone niveles de estrés muy elevados. 

 

La importancia del concepto de reconocimiento mutuo radica en que abraza 

desde el desarrollo infantil hasta el trauma social y colectivo del colonialismo, el 

racismo, el género y las clases (Benjamin, 2018; Layton, 2020). La empatía, la feliz 

expresión de Riera (2019) para aligerar conceptos demasiado abstractos como 

terceridad, es lo que nos rescata de la polaridad jerárquica y autoritaria del “solo 

uno puede vivir”, y apunta hacia la inclusión igualitaria, hacia el “todos 

merecemos vivir” (Benjamin, 2018), un espacio mental basado en la semejanza 

(lo que les pasa a los demás no es tan distinto de lo que me pasa a mí) que nos 

ayuda a entender y formular hacia donde apunta la utopía contemporánea. Hay 

que añadir que cuanto más democráticas son las relaciones que construimos 

más damos lugar a la posibilidad de tener mecanismos para ajustar y/o reparar 

las disrupciones que inevitablemente se producen (como la supervisión en el 

ámbito psicoterapéutico, o la justicia –cuando funciona como tal- en el ámbito 

social/político). 

 

Modelos de subjetividad de género en la pareja  

 

Tuve el atrevimiento de escribir este artículo (Garriga, 2016) después de haber 

estado en nuestro encuentro de Valencia porque me pareció que, de haber 

tenido una perspectiva de género, o de subjetividad femenina contemporánea, 

más articulada, Federici habría podido apoyar mejor a su paciente. Por ello puse 

el ejemplo de algunos de los múltiples modelos de pareja que se pueden 

construir en base a las subjetividades en evolución (Velasco, 2006).  

 

A. Tradicional B. Transición C. Igualitario 



16 

 

Finalidad 
. Núcleo social básico: 
  familia jerarquizada. 
. Motivo de unión: 
  constituir la familia.  

Finalidad 
. Núcleo social básico: 
  la pareja. 
. Motivo de unión: 
  amor y familia no  
  jerarquizada 
. Compartir proyectos  
  de vida 

Finalidad 
. Núcleo social básico: 
  el individuo. 
. Motivo de unión: 
  amor y sexualidad en   
  pareja. 
  Compartir y facilitar  
  los proyectos 
  individuales mediante 
  alianza de recursos. 
 

Estructura relación 
. Hombre y mujer. 
. Tener hijos es un  
  mandato. 
. Relaciones   
  jerarquizadas, 
  división sexual del  
  trabajo y de los  
  ámbitos 
  de acción. 
. Relación de 
  poder/subordinación. 
. Familia depositaria  
  de la propiedad y de  
  su transmisión. 
. Contrato matrimonial 
  de permanencia y   
  exclusividad. 
. Roles muy  
  diferentes. 

Estructura relación 
. Dos personas de cualquier 
  sexo. 
. Hijxs son proyecto en  
  común. 
. Trabajo remunerado ambos 
  y doméstico desigualmente 
  repartido. 
. No relación de poder, 
  pero dependencia mutua 
  para apoyo  
  socioeconómico 
  y afectivo. 
. Propiedad y su transmisión 
  en la pareja. 
. Unión no permanente, 
  formas de convivencia    
  cambiantes con fantasía  
  de permanencia 
  y exclusividad. 
. Roles multifuncionales  

  de ambos. 
 

Estructura relación 
. Dos o más personas 
  de cualquier sexo. 
. Hijxs son realización 
  de proyectos 
  individuales sumables. 
. Relaciones no   
  jerarquizadas. 
. Valores prioritarios 
  de libertad individual. 
. Propiedad y su    
  transmisión: 
  los individuos. 
. Sin contrato o acuerdo 
  de permanencia ni    
  exclusividad. 

. Roles multifuncionales. 

 

Hay latitud, como diría Corbett (2014).  

 

Para ilustrar las subjetividades de género contemporáneas actuales me gustaría 

poner un ejemplo de un paciente joven (24 años) derivado por su madre: un 

biólogo, emancipado, que mantiene relaciones abiertas (poliamor y bisexual), y 

que me cuenta que se está comprando un coche con la ayuda de su “mecánica”, 

en quien confía. Un montón de nuevas subjetividades emergentes. Esta 

mecánica es una mujer que se ha construido una subjetividad capaz de 

comprender el funcionamiento de los vehículos y de sostener un oficio que 

habitualmente llevan hombres. Este hombre joven viene a terapia porque 

rechaza el modelo de masculinidad agresiva de su padre, y quiere construirse 

una subjetividad adulta madura propia.  

 



17 

 

Enfoque emancipador 

 

El psicoanálisis relacional es una actividad subversiva que cuestiona el statu quo, 

expande los limites y desafía las normas que constriñen la libertad expresiva y la 

vitalidad (Ferguson, 2020).      

 

Es un trabajo terapéutico en el entrecruzado de las dimensiones biológicas, 

sociales y psicológicas: que es emancipador porque recoge las aspiraciones y 

deseos de la persona y la ayuda a superar la acomodación patológica y a 

empoderarse para tomar sus decisiones y decidir su estilo de vida en libertad 

(Brandchaft, Doctor & Sorter, 2010; Welzel, 2014; Dio Bleichmar, 1997); en 

contacto con sus capacidades y potencialidades; y sus limitaciones. Que 

identifica las fuerzas internas contrarias [Conocimiento Relacional Implícito 

(BCPSG, 1998), historia traumática], las hace explícitas, y las modifica (Garriga, 

2019; Garriga & Molet, 2021) buscando los efectos terapéuticos empoderadores.  

 

Un trabajo terapéutico basado en el modelo de salud (Velasco, 2009) que 

explicita las vías de realización personal (trabajar, saber, amar, socializar, crear, 

dar vida,...). Y en el Enfoque Modular Transformacional, que ofrece una visión de 

los objetivos a alcanzar como persona adulta/madura sana: la auto/ 

heteroconservación, el apego seguro, la autoestima, la regulación 

psico/biológica y la satisfacción sensual/sexual (Bleichmar, 1997). Enriquecido de 

pensamiento no-lineal  (Coderch & Plaza, 2016). Y de teoría del trauma [Grand & 

Salberg (2017); Shapiro, (2001); Salberg & Grand (2017); Salberg, (2019); van der 

Kolk (2014)]. 

 

Incorporo la mirada de Togashi (2020) al enfoque terapéutico. Este autor 

japonés nos invita a tener, como terapeutas, una actitud de 

“surrender/rendición”, que él llama de “cero psicoanalítico”, y que describe como 

una acción sin esfuerzo, con naturalidad y espontaneidad honestas y sinceras; 

una manera de ser humanas con el paciente. Entiende que la vida humana tiene 

lugar en un mar de contingencias e incertidumbres, que no podemos evitar; que 

son. Togashi reconoce la alteridad radical del otro, y propone que entendamos y 



18 

 

aceptemos la finitud y la impermanencia; que la tragedia humana viene de las 

contingencias del mundo, del azar, de la irracionalidad de vivir en este mundo, y 

que “no hay absolutos”, que tanto pacientes como analistas compartimos el 

mismo mundo, y que podemos encontrar espacio para la conexión humana.  

 

Togashi sostiene que los traumas normalmente están causados por un 

acontecimiento que tiene lugar en la vida de una persona sin razones racionales; 

a las personas traumatizadas se les hace difícil encontrar sentido a lo sucedido y 

se preguntan el porqué de su situación. Togashi afirma que el trauma no es una 

patología que haya que arreglar o curar, sino una manera de vivir en este 

mundo incontrolable, impredecible, e inescrutable . Y que un objetivo del 

psicoanálisis es encontrar una manera de vivir aceptando la incertidumbre. No 

hay explicación a porqué una nace en el mundo irracional, pero se puede 

compartir este destino humano con otros. Hay posibilidades de encontrar una 

experiencia significativa y de percibir un futuro esperanzador  en este mundo 

irracional. 

 

En este sentido, y porque no hay manera de volver a un estado pre-traumático, 

me sumo a la propuesta de Saketopoulou (2020) de que estemos menos 

preocupados con el trauma y más curiosas con lo que se puede hacer a partir 

del trauma, que cambiemos nuestra actitud de traumatofóbica en traumatofílica,  

 

Conclusiones 

 

Para terminar recogeré los hilos que ido soltando: me inspiró la agencia y por el 

camino encontré la contingencia como contrapunto. Construir una subjetividad 

razonablemente satisfactoria partiendo de unos “dados”/dones de género, de 

clase y de nación oprimida es una tarea enormemente compleja en la que 

participan multitud de factores: desde la agencia del deseo y la determinación 

hasta la casualidad y la fortuna de la contingencia y el azar.  

 

Sostengo que es nuestra tarea como terapeutas acompañar y ayudar a nuestros 

pacientes a construirse un lugar en el mundo psíquico que acoja sus 



19 

 

aspiraciones para empujar su camino, particularmente allí donde se encuentran 

con obstáculos psíquicos, relacionales y/o materiales, con la humildad que 

proporciona el saber que compartimos destino humano. 

 

A mis 66 años, puedo decir que: a) claramente me he constituido en una 

subjetividad de género de acuerdo con mis aspiraciones de llegar a ser una 

mujer emancipada, b) que mantengo una relación de pareja libre, c) una relación 

lúdica y deportiva con mi cuerpo y d) que tomo la mayoría de decisiones en 

libertad. Sigo haciendo camino como profesional de esta apasionante profesión 

que es la psicoterapia psicoanalítica relacional, y permanezco en continua 

evolución gracias al hábito de leer regularmente nuestra literatura y al estímulo 

extra que me proporciona el vínculo inquebrantable que mantengo con Ramon 

Riera en el seminario que dirige.  

 

Claramente, haber ascendido de posición social a clase media ha sido un 

resultado acumulativo: de las generaciones que me precedieron, de mis padres y 

de mi misma; del espíritu emprendedor de mis antecesores, que acepté como 

legado, y de los azares favorables que han aupado estos procesos. Desde los 

éxitos empresariales a partir de la máquina alemana de mi padre, hasta el acierto 

de mi decisión de renunciar al puesto de funcionaria que tenía como profesora 

de secundaria para emprender la profesión de psicoterapeuta psicoanalítica 

relacional. Sostengo que el ascensor social no funciona muy bien, que es muy 

difícil ascender y que se requieren esfuerzos muy grandes, mejor colegiados, 

para conseguirlo, aunque también aquí, la fortuna juega su papel.  

 

Claramente, el don de pertenecer a una nación colonizada, que apenas he 

delineado más allá de los aspectos de lengua, se constituyó en motivo de 

resistencia y orgullo en mi familia. Mis antecesores fomentaba la cultura catalana 

como un legado a conservar, por responsabilidad histórica. Si no hablábamos 

nuestra lengua, se perdería. Si no apoyábamos las instituciones propias, nos 

quedaríamos sin ellas.  

 



20 

 

La imposición de pertenecer a España es ejercida con autoritarismo, guerra 

judicial y represión policial/militar objetivos (el estado español envió a la policía a 

pegarnos mientras votábamos; tenemos más de tres mil  represaliados/as, 

presos y presas; exiliados y exiliadas; y multas estratosféricas que arruinan la vida 

de nuestros mejores representantes). La opresión es muy real: doce de los 

catorce últimos presidentes de la Generalitat han sido procesados por algún acto 

vinculado al catalanismo (sólo Maragall y José Montilla, del Partido Socialista, se 

han librado; el resto: Prat de la Riba, Puig i Cadafalc, Cambó, Macià, Casanovas, 

Companys -además fusilado-, Irla, Tarradellas, Pujol, Mas, Puigdemont, Torra, 

todos han sido procesados (Hakobyan & Solano, 2020). Mientras tanto vemos a 

países como Gran Bretaña, organizar y votar un Brexit, y negociarlo en muy 

pocos años con la Unión Europea sin que nadie sufra represalias de ningún tipo 

por ello. La subjetividad construida desde la colonización nacional es muy 

dolorosa, hace que las personas que la sufrimos aspiremos para nuestra tierra a 

lo mismo que aspira una mujer que se quiere emancipada: a la 

autodeterminación, ejercida a base de actos pacíficos democráticos de 

soberanía, con la fuerza de los votos. De la misma manera que el feminismo es 

la práctica de la construcción de si y del mundo, el soberanismo es la 

construcción de la minoría nacional que se autodetermina.   

 

Quisiera añadir algo más: en mi camino de emancipación personal la relación 

con culturas más avanzadas y democráticas, fue determinante. Me ofrecían el 

modelo y la ilusión de que mis aspiraciones eran posibles. Ahora mismo también 

confío en el derecho internacional, para seguir acumulando victorias en el 

reconocimiento de los derechos humanos que permitan el fin de la represión y 

la venganza sobre el pueblo catalán y la negociación de una paz honesta entre 

sujetos iguales.  

 

Reconozco que en este viaje he ido encontrando buenos hogares relacionales 

(en feliz expresión de Spezzano, 2007) desde el feminismo/ progresismo de los 

70 hasta la IARPP actual; y he ido comprendiendo que he tenido muy buenas 

cartas en el recorrido, que el azar me ha sido benévolo.  

 



21 

 

Posteriormente yo misma he acompañado a muchas personas en algunos 

tramos del proceso de construirse.  

 

Referencias: 

 

Apprey, M. (2017). “Representing, Theorising and Reconfiguring the Concept of Transgerational Haunting 
in order to Facilitate Healing”. En Grand S. & Salberg, J. Eds. (2017) 
 
Benjamin, J. (1988), The bonds of love. Psychonanlysis, feminism, and the problem of domination. New 
York: Pantheon. 
 
------ (1995), Like subjects, love objects. Essays on recognition and sexual difference.New Haven and 
London: Yale University Press. 
 
------ (2018), Beyond Doer and Done to. Recognition Theory, intersubjectivity and the Third, Nova York: 
Routledge. 
 
Beebe, B., & Lachmann, F. M. (2013).  The origins of attachment: Infant research and adult 
treatment. New York: Routledge. 

 
Birulés, F. (2014). Entreactes. Entorn de la política, el feminisme i el pensament, Canet de Rosselló: 
Trabucaire. 
 
Bleichmar, H. (1997), Avances en psicoterapia psicoanalítica. Barcelona: Paidós. 
 
Bleichmar, H. & Espeleta, S. (2017), Teoría y técnica de la descolonización emocional: una introducción. 
Aperturas Psicoanalíticas, 54. 

 
Boston Change Process Study Group (2010), Change in psichotherapy: A unifying Paradigm. New York: 
W.W. Norton & Company. 
 
Bourdieu, P. (1998), La dominació masculina, Barcelona: Edicions 62, trans. 2000.  

Brandchaft, B., Doctors, Sh. & Sorter, D. (2010), Toward an Emancipatory Psychoanalysis. New York: 
Routledge  (Psychoanalytic Inquirey Book Series, 31). 
 
Bregman, R. (2020). Humankind. A Hopeful History. London: Bloomsbury Publishing. 
 
Butler, J. (2004), Deshacer el género, Barcelona: Paidós, trad. 2006 

 
Callard, A. (2018). Aspiration. The agency of becoming. New York: Oxford University Press. 
 
Cooper, S. (2021). “Donald Winnicott and Stephen Mitchel’s Developmental Tilt Hypothesis 
Reconsidered”, Psychoanalytic Dialogues, 31(3):355-370. p. 366 
 
Coderch, J. & Plaza, A. (2016). Emoción y Relaciones Humanas. Madrid: Ágora Relacional (Colección 
Pensamiento Relacional) 
 
Collet, M., Ferrer, R. M. & Pla, F. (1989), Yo, tú: nosotras. Mujeres en busca de una nueva identidad. 
Barcelona: LaSal. 
 
Corbett, K. et al. (2014).  “Talking Sex, Talking Gender – A Roundtable”, Studies in Gender and Sexuality, 
15: 295-317.  
 
Davoine, F. (2011), Historia y trauma: la locura de las guerras. Buenos Aires: Fondo de Cultura 
Económica. 
 
Del Rio, F. P. (2013), “Márgenes de Psiquiatría. Desigualdad económica y enfermedada mental”, Norte de 
Salud Mental, Vol XII(45):66-74. 
 
Dio Bleichmar, E. (1985), El feminismo espontáneo de la histeria. Madrid: Adotraf. 



22 

 

------ (1991), La depresión en la mujer, Madrid: Temas de Hoy. 

 
----- (1997), La sexualidad femenina. De la niña a la mujer. Barcelona: Paidós. 

Ferguson, H. (2020), “Reflections of a rock ‘n’ roll drummer-analyst”, en:  Lew Aron et. al, Rock Music and  
Psychoanalysis, Lecce; Frenis Zero Press. 
  

Friedan, B. (1963), The feminine mystique. New York: The Vail-Ballou Press Inc. 
 
Garriga, C. (2015). The long journey to becoming an emancipated woman and a relational 

psychotherapist. Psychoanalytic Inquiry, 35:222-233. 
 
------ (2016). Aportaciones desde la perspectiva de género al caso clínico que presentó S. Federici (2016) 
en la 6ª reunión de la IARPP-España: “Psicoanálisis contextos y evolución. La psicoterapia y sus 
contextos sociales”. CeIR, 10(2):477-489. 
 
------ (2017). Acompañamiento terapéutico a lxs pacientes que buscan pareja con aplicaciones de móviles 
(o no). CeIR, 11(3):530-536. 
 
------ (2019). Incorporación del EMDR a la psicoterapia psicoanalítica. Un caso vinculado al trauma 
histórico y su transmisión transgeneracional. Aperturas psicoanalíticas, 62. 

 
Garriga, C. & Molet, L. (2021). “Trabajo clínico, a seis manos, con una paciente ‘micotraumatizada’, desde 
las teorías psicoanalíticas contemporáneas del trauma y el EMDR”, CeIR, 15(1): 238-258. 
 
Gentile, J. (2016), Feminine Law, Freud, Free Speech, and the Voice of Desire,London: Karnac Books.  

 
Goldner, V. (2003), “Ironic Gender/Authentic Sex”. Studies in Gender and Sexuality, 4:113-139. 
 
Grand, S. & Salberg, J. Eds. (2017). Trans-generational Trauma and the Other. Dialogues Across History 
and Difference. Nova York: Routledge. 
 
Hakobyan, S. & Solano, A. (2020). “La presidència de la Generalitat: un càrrec lligat a la repressió” 
https://www.vilaweb.cat/noticies/presidents-generalitat-ideals-repressio-aravot/ (31/1/2020)  
 
Hari, J. (2018), Lost Connections. London: Bloomsbury Publishing. 
 
Henrich, J. (2020). The Weirdest People in the World. New York: Allen Lane. 

 
Hill, D. (2015),Affect Regulation Theory, New York: WW Norton & company. 
  
Kuchuck, S. (2014). Clínical Implications of the Psychoanalyst’s Life experience. When the Personal 
Becomes Professional. Nova York: Routledge. 
 
Layton, L. (2020). Toward a Social Psychonanalysis. New York: Routledge. 
 
López Mondejar, L. (2021). “El patriarcado inconsciente de Freud y la plasticidad de las mujeres”. 
Aperturas Piscoanalíticas, 66. 
 
Molet, L. (2019), El dolor es sordo. Madrid: Editorial Académica Española. 

 
Orbach, S. & Eichenbaum, L. (1983). What do women want? London: Fontana/Collins. 

Riera, R. (2010), La connexion emocional. Barcelona: Octaedro 

 
------ (2019). L’herència emocional. Viatge als sentiments invisibles. Barcelona: La Campana. 
 
Saketopoulou, A. (2020), “Risking sexuality beyond consent: overwhelm and traumatisms that incite”The 
Psychoanalytic Quarterly, 89(4):771-811.  

 
Salberg, J. & Grand, S. Eds. (2017). Wounds of History. Repair and Resilience in the thans-Generational 
Transmission of Trauma. Nova York: Routledge. 
 
Salberg, J. (2019). “When trauma tears the fabric of attachment: discussion of ‘The  intergenerational 
transmissions of Holacaust trauma: a Psychoanalytic theory revisited’”, The Psychoanalytic Quaterly,  
88(3):563-582. 
 

https://www.vilaweb.cat/noticies/presidents-generalitat-ideals-repressio-aravot/


23 

 

Sapolsky, R. (2017), Compórtate. La biología que hay detrás de nuestros mejores y peores 
comportamientos. Madrid: Capitán Swing. 
 
Shapiro, F. (2001). EMDR. Desensibilización y reprocesa,eimto por medio de movimiento ocular. México: 
Editorial Pax. 
 
Spezzano, C. (2007), “A home for the mind”, The Psychoanalytic Quarterly, 76:1563-1583. 
 
Stewart, J. (2020), The Emergence of Subjectivity in the Ancient and Medieval World: An Interpretation of 
Western Civilization. Oxford: Oxford University Press. 
 
Togashi, K. (2020). The psychoanalytic zero. A decolonizing Study of Therapeutic Dialogues. New York: 
Routledge (Psychoanalytic Inquirey Book Series) 
 
Van der Kolk, B. (2014). El cuerpo lleva la cuenta. Cerebro, mente y cuerpo en la superación del trauma, 
Barcelona: Elefteria (trad. 2015). 
 
Velasco, S. (2006). Atención biopisicosocial al malestar de las mujeres. Instituto de la Mujer, Salud 9. 
 
----- (2009). Sexos, género y salud. Madrid: Ediciones Minerva. 
 
Wallin, D. (2007), El apego en psicoterapia. Bilbao: Desclée de Brower (trad. 2012).   
 
Welzel, C. (2014). Freedom Rising: Human Empowerment and the Quest for Emacipation, Harvard: 
Cambridge University Press.  
 
Wilkinson, R. G. & Pickett, K. (2009), The Spirit Level, London: Allen Lane.  
 
Yehuda et al. (2007), Parental posttraumatic stress disorder as a vulnerability factor for low cortisol trait in 
offspring of holocaust survivors. Arch Gen Psychiatry, 64(9), 1040-1048 

 

 

 

 

 

 

                                                 
i El original, en catalán: “Nissaga Garriga: una mirada amb biaixos”, 88p. 

https://global.oup.com/academic/product/the-emergence-of-subjectivity-in-the-ancient-and-medieval-world-9780198854357?q=JOn%20Stewart&lang=en&cc=dk
https://global.oup.com/academic/product/the-emergence-of-subjectivity-in-the-ancient-and-medieval-world-9780198854357?q=JOn%20Stewart&lang=en&cc=dk

